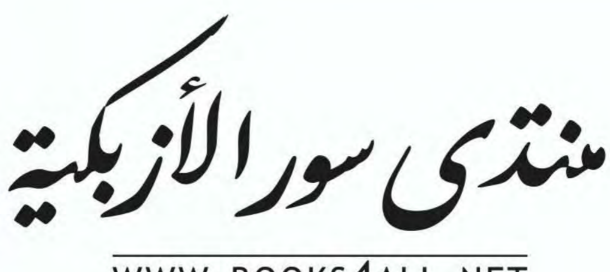
# الحسب

بين الفلسفة والعلم دراسات في النفسس والمجتمع



دكتور علي السيد سليمان جامعة القاهرة جامعة اللك سعود الريساض



WWW.BOOKS4ALL.NET

# الحسسبب بيسن الفلسسة والعلسم دراسسات نسي النفسس والمجتمسع

دكتور علي السيد سليمان جامعة القاهرة جامعة اللك سعود

۲۰۰۰م

النساشسر

مكتبة الصفحات الذهبية

الرياض ــ الطيا شارع التخصصي ت: ٢٦٤٥٦٦٣١ ــ ٢٦٤٥٣٧٨ ص.ب ٨٢٣٦ الرياض ١١٤٨٢

### ح شركة الصفحات الذهبية ، ١٤٢٠هـ

## فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية اثناء النشر

سليمان ، على السيد

الحب بين الفلسفة والعلم : دراسات واجتماعية \_ الرياض.

۱۸۸ ص ، ۲٤ × ۱۷ سم

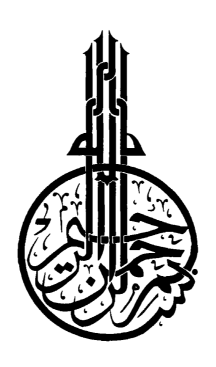
ردمك : ۸-۳-۱۷۷۹-۱۹۹۰

١ – الحب أ – العنوان

ديوي ۱۷۷،۷ ديوي

رقم الإيداع: ٢٠/٣٩٧٨

ردمیك : ۸-۳-۹۱۷۷ - ۹۹۳۰

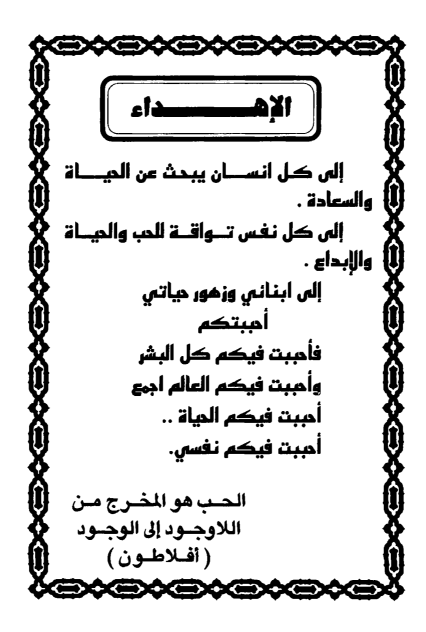


﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحَبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ [البَوْة: ١٦٠]

| والملم | الناحنة | الحب بين | Ì |
|--------|---------|----------|---|
|--------|---------|----------|---|

×

÷



# فهرس الكتساب

| الصفحة | الموضـــوع                                                            |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| 0      |                                                                       |
| V      | الإهــداء                                                             |
| •      | البساب الأول                                                          |
|        | المسبب والميساة                                                       |
| 11     | الفصـــل الأول: الحب اسمى العلاقات الإنسانية                          |
| 71     | الفصل الثاني: الحب ومشكلة الوجود الانساني «نظرية في الحب»             |
| 09     | الفصل الثالث: الحب ومشكلة العلاقة بين الآباء والأبناء                 |
|        | الباب الثاني                                                          |
|        | اببب المتب أنسواع المسب                                               |
| 79     | مقدمة                                                                 |
| ٧١     | معرمه الفصل السرابع: حب الغير وحب الآخرين                             |
| ٧٥     | الفصل الخامس: حب الأم                                                 |
| ۸۱     | الفصل السادس: الحب الجنسي                                             |
| ۸۷     | الفصل السابع: حب الذات (حب النفس)                                     |
| 40     | الفصل الثامن: حب الوطن                                                |
| 1.1    | الفصل التاسع: حب الله (الحب الالهي)                                   |
| 1.4    | الفص العاشر: الله والمجتمع الغربي                                     |
| 114    | الفصل الحادي عشر: حب الله في المجتمع الاسلامي                         |
|        | الباب الثالث                                                          |
|        | الحب بين السواء والمرض                                                |
| 1 74   | الفصل الثاني عشر: الحب في المجتمع المعاصر                             |
| 140    | الفصل الثالث عشر: أمراض الحب المستسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| • •    | الباب الرابع                                                          |
|        | سيكولوجية تعلم العب                                                   |
| 101    | الفصل الرابع عشر : تعلم الحب                                          |
| 170    | الفصل الخامس عشر: الحب المبدع بين الفلسفة والعلم                      |
| ١٨١    | خاتمــة                                                               |
| ۱۸۳    | المراجع                                                               |
|        | الربيع                                                                |

#### مقدمسة

يخضع الحب في المجتمع الحديث للشروط العامة التي تخضع لها الحياة في هذا المجتمع. والمتأمِّل للمجتمعات المعاصرة، وخصوصاً تلك المجتمعات التي نطلق عليها اسم المجتمعات المتقدمة أو المجتمعات الصناعية، يجد أن الإنسان في تلك المجتمعات قد تحوّل بصورة تدريجية إلى آلة أو ترس في آلة. ولم يكن من السهل أن يمر هذا التحوُّل بسلام وأمان دون مضاعفات، ودون أن يترك بصهاته على الإنسان الذي أصبح إنسانا ممزقاً يعاني من الخواء النفسي، ومن الوحدة والقلق، فهو إنسان لم يعد بقادر على أن يشعر بذاته وبإنسانيته، بعد أن اندرج في مصاف الأجهزة والآلات، وبعد أن راح يسبّح بحمد هذه الآلات ويتعبّد في عرابها.

وفي غيبة الحب انفصل الإنسان عن نفسه وعن ذاته وعن المجتمع الذي يعيش فيه وكانت النتيجة الحتمية لهذا الانفصال الناتج عن عدم القدرة على الحب، هي تفكك الأسرة، وتشرُّد الأطفال، وانتشار الانحال الخلقي، والإدمان، سواء إدمان الخمور أو المخدِّرات. وفي ظل هذا المجتمع أيضا ارتفعت نسبة الانتحار، وارتفعت أيضا نسبة الأمراض العقلية والنفسية في المجتمع.

إن العلاقة بين أبناء المجتمع الحديث لم تعد تزيد عن علاقة تروس الآلات مع بعضها، والمتأمل لهذه العلاقة يجد أن تروس الآلة الواحدة دائها ما تكون في علاقة وفاق مع بعضها. إن كل ترس في الآلة يساعد الترس الآخر على الحركة والدوران، كها أن التروس تتعامل مع بعضها بمنتهى اللطف والرقة والظرف والأدب، ويقوم كما أن التروس تعمل شيء معين من أجل إشعار الترس الآخر بالراحة. ومع ذلك فإن هذه التروس تظل منفصلة عن بعضها، يدور كل منها في فلكه الخاص، ولن

يصل الحال بها في يوم من الأيام إلى أن تقوم بينها علاقة حب أو اندماج.

ولقد حاولت في هذا الكتاب أن أعرض لمفهوم الحب، وللأسس النفسية والاجتهاعية التي يقوم عليها . ولقد عنيت أيضاً بعرض صور وأنواع مختلفة للحب السوى وللحب المرضى ؛ وحاولت أن أشرح الأسباب التي تكمن خلف أمراض الحب. وفي الباب الأخير عرضت لأسلوب ومنهج علمي للطريقة التي يمكن للإنسان بها أن يتعلم الحب، وأن ينمى من خلالها قدراته على الحب.

وأخيراً فإنني أرجو لكل قارىء لهذا الكتاب أن يجد ضالته المنشودة سعياً منا جميعاً نحو تحقيق مجتمع الحب.

ويتكون الكتاب الحالي من أربعة أبواب يشتمل كل منها على فصول صغيرة ، ففي الباب الأول عرضنا لمفه وم الحب من الناحية النظرية والفلسفية والشعبية الفولكلورية ، ثم عرضنا للعلاقة بين الحب والوجود الانساني أو الذات الانسانية والشعور بالوحدة والاغتراب وفي الفصل الثالث عرضنا لموضوع الحب في ضوء العلاقة الانسانية والتربوية بين الآباء والابناء . أما في الباب الثاني فقد عرضنا الحب النفس وحب الآخرين كما عرضنا للأمومة وحب الأم ، وحب الوطن والانتهاء الوطني ثم عرضنا لأعلى درجات الحب متمثلة في حب الله أو الحب الالهي الذي يملأ علينا حياتنا جميعا ، كما عرضنا لصورة الله في المجتمع الغربي ولحب الله في المجتمع الإسلامي .

أما في الباب الثالث فقد عرضنا للوضع الراهن للعلاقة الانسانية ، المتمثلة في الحب في المجتمع الصناعي المعاصر «مجتمع البزنس» ، والاعمال والمصالح ، ثم عرضنا لبعض الآفات والامراض التي تصيب العلاقات الانسانية في أسمى معانيها كما تتمثل في علاقات الحب ، وفي الباب الرابع عرضنا لبعض التطبيقات العلمية

التي قد تفيد الانسان في تعلم كيفية اقامة العلاقات الانسانية الراقية وهي الحب.

ولعلي بهذا العمل أكون قد اسهمت في تقديم قدر من الفائدة لأبناء مجتمعنا ولشبابنا لتعلم أسس اقامة العلاقات الانسانية السليمة ، ولعلي اسهمت في لفت نظر الآباء والامهات والمربين إلى كيفية التعامل مع الابناء في سنوات نموهم وبلوغهم سن الرشد .

والله سبحانه وتعالى اسأل أن تتحقق الفائدة المرجوة وعلى الله قصد السبيل.

دكتور على السيد سليمان جامعة القاهره / جامعة الملك سعود الرياض ٢٠/٤/ ١٩٩٩م

| الحب بين الظبنة والعلم |
|------------------------|
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |

# الباب الأول الحسب والحيساة الفصل الأول الخب أسمى العلاقات الانسانية

يعتقد الكثيرون من أبناء مجتمعنا أن الحب عبارة عن شعور لذيذ بالسعادة يحس به انسان ما في نفسه عندما يقيم علاقة مع شخص آخر، كما أن الحب أيضا في نظر هذا الجمع من الناس هو ذلك الشعور اللذيذ بالسعادة الذي يمنحه إنسان ما لانسان آخر. هذا الشعور اللذيذ بالسعادة والبهجة هو مايطلق عليه عامة الناس اسم الحب. والحب بهذا المعنى إن هو إلا وليد المصادفات السعيدة التي تضع في طريق الإنسان شخصا ما يشعر نحوه ومعه بهذا الشعور اللذيذ. وإذا كان الأمر كذلك فإن المشكلة الوحيدة في هذا النوع من الحب هي مشكلة وجود الشخص المناسب والجدير بالحب. ومن هذا المنطلق يعتقد عامة الناس أيضا أنه ليس في الكون أسهل من الحب، فها على الانسان إلا أن ينتظر حتى يسوق له القدر من يحب، أي أن الحب بهذه الطريقة ليس في حاجة إلى قيام الإنسان بأي مجهود.

ويذهب البعض الآخر من أبناء المجتمع مذهباً آخراً في نظرتهم إلى الحب، فالحب في نظرهم يختلف تماما عن الحب في رأى الفريق الأول . انهم ينظرون إلى الحب على أنه علم أو فن مثل غيره من العلوم أو الفنون التي يتعلمها الإنسان وأنه لابد أن تتوفر لدى الإنسان مجموعة من القدرات النفسية والعقلية حتى يتمكن من تعلم هذا العلم أو ذلك الفن واتقانه، وحتى يتمكن أيضاً من ممارسته، وهنا يتحتم على الإنسان أيضاً أن يكون مستعداً لبذل الوقت والجهد في سبيل تعلم هذا العلم أو ذلك الفن و بدورنا نميل الى اعتباره واحداً من العلوم أو الفنون

المختلفة ، يجب أن يبذل الإنسان في سبيله الوقت والجهد إذا أراد أن يحب، أضف إلى ذلك أن يكون هذا الإنسان ممتلكا للقدرات النفسية والعقلية التي تمكنه من التعلم.

وإذا كان الكثيرون يعتقدون أن الحب ما هو إلا وليد حسن الطالع والمصادفات السعيدة أو الحظ كها قد يحلو للبعض تسميته، إلا أنهم يؤمنون ايهانا نفسيا عميقا بأهمية هذا الحب. انه ليس من قبيل الصدفة أن نجد أن أغاني الحب تحتل مساحة واسعة في خريطة الارسال الاذاعي اليومي المسموع ، والمرئي المسموع وليس غريبا أن يحتفظ هؤلاء الناس بأغاني الحب على شرائط التسجيل بأنواعها المختلفة ، وليس غريبا أن يبحث هؤلاء الناس أيضا عن الحب ليل نهار ، يذهبون الى السنيها أو يجلسون أمام أجهزة التليفزيون وأشرطة الفيديو وأجهزة التسجيل لسماع كلهات الحب التي يتغنى بها المطربون والمطربات لمشاهدة أفلام تحكي قصص الحب الناجح وأفلام أخرى تحكي قصص الحب الفاشل ، ويذهبون إلى المسرح ليشاهدوا أيضا روايات الحب ، ويتغنون بكلهات الحب وأغانيه في كل وقت وحين . . ورغم كل هذا فان هؤلاء الناس من أبناء مجتمعنا لايعتقدون بوجوب مايمكن أن يتعلمه الانسان عن الحب .

ان موقف هؤلاء الغالبية من الناس يعتمد على منطق فردي وجماعي يرى أن المشكلة في الحب تكمن أساسا في أن يكون الانسان مجبوبا من الآخرين ، ويتناسى أصحاب هذا المنطق أن مشكلة الحب الأساسية هي في أن يمتلك الانسان القدرة على أن يحب .

كيف أكون محبوبا ؟ هذا هو المحور الأول في منطق الغالبية من الناس . فكل فرد من هذه الغالبية يتساءل بينه وبين نفسه : هل يمكن أن أجد من يحبني ؟ وكيف أكون موضع حب الآخرين ؟ وفي سبيل الوصول الى هذا الهدف يسلك هؤلاء الناس طرقا ومسالك متعددة ، فنجد الرجال يلجئون عادة الى محاولة تحقيق أكبر قدر من النجاح والشهرة ، واظهار علامات الرجولة والقوة أو السيطرة والتحكم في الآخسرين ، أو الوصول الى أكبر درجة من الغنى والثروة ، أما النساء فانهن عادة مايسلكن طرقا أخرى ، ان كل سيدة أو فتاة تحاول اظهار فتنتها وجاذبيتها وأنوثتها

وذلك عن طريق الاهتمام بجسمها وبأناقة ملابسها وباستخدام مواد التجميل المختلفة وتسريحات الشعر المبتكرة ، وكل الحركات والايماءات ، وحتى عن طريق التحكم في الاصوات سواء في اللقاءات المساشرة او عبر الهاتف ، وحتى عبر الفنوات الفضائية والاقمار الصناعية . . . الخ .

وهناك من الطرق والأساليب مايصلح للجنسين على حد السواء مثل محاولة الانسان رجلاكان أو امرأة أن يكون لبقا ولطيفا ومهذبا، ذا خبرة وثقافة رفيعة ، وأن يكون ذكيا واسع المعرفة ، وأن يكون ذا خلق ، وعلى استعداد لمد يد المساعدة . ويمكننا هنا أن نلاحظ بسه وله أن الكثير من هذه الطرق التي يسلكها كل من الرجال والنساء حتى يكونوا محبوبين من غيرهم ، هي نفس الطرق التي يسلكها الانسان لتحقيق النجاح في حياته بصفة عامة ، وليكسب بها الأصدقاء وليؤثر بها في الآخرين وفي آرائهم . وهنا تظهر حقيقة هامة وهي أن مايفهمه كثير من أبناء ماهو في جوهره الا خليط بين بعدين اثنين وهما الحصول على الشهرة والحصول على موضوع جنسى .

كيف أجد من أحب ؟ هذا هو المحور الثاني في منطق الغالبية من الناس الذين يعتقدون بعدم وجود ما يجب أن يتعلمه الانسان عن الحب . فالمشكلة من وجهة النظر هذه هي مشكلة وجود الانسان الذي أحبه ، أو الانسان الذي يستحق الحب ، وليست مشكلة القدرة على الحب ، ويعتقد هؤلاء الغالبية أن الحب هو أسهل وأيسر شيء في الحياة ، ولكن المشكلة الصعبة تكمن في امكانية وجود الانسان الذي يستحق حبي له . . . ان المشكلة هنا هي مشكلة أن أجد من أحب .

هذا الاعتقاد الخاطىء عن الحب له جذوره العميقة في عملية التطور الاجتهاعي . لقد حدث تغير كبير في المجتمع المعاصر ، فلقد أصبح الانسان المعاصر حرا في اختيار الانسان الذي يجبه . منذ سنوات مضت - ولعل هذه الصورة لم تنته بعد في بعض الأوساط الاجتهاعية ، وفي بعض القرى النائية - لم تكن

هناك الحرية الكافية في أن تختار الفتاة فتى أحلامها ، ولم تكن هناك الحرية الكافية في أن يختار الفتى فتاة أحلامه التي يجبها ، حيث تؤدي العلاقة بينها فيها بعد الى النواج . لقد كان مايحدث هو العكس تماما . . كان الزواج أولا وذلك بتوثيق العقد ، وكانت العلاقات الأسرية تلعب دورا كبيرا في هذا الزواج ، وان لم يكن فان الخاطبة تقوم بالدور الأساسي في عملية الزواج ، وكان الاعتقاد في أن الحب سوف يأتي بعد الزواج . ورغم وجود الحب العذري في المجتمع العربي الذي يحدثنا عنه شعر قيس / ليلى ، وكثير / عزة ، وغيرهم ، الا أن المجتمع العربي لم يعترف بهذا الحب في يوم من الأيام ، ولا غرابة في ذلك فالمجتمع الأوروبي أيضا لم يكن يعترف بهذا النوع من الحب ، ولكن المجتمع الأوربي تغير في العهد الحديث تغيرا كبيرا حتى وصل الأمر الى الاباحة التي تمنح الحرية في أن يختار الانسان من يجبه ، وأن يقيم معه من الخبرات والتجارب مايشاء بغض النظر عها اذا كانت هذه العلاقة ستؤدي إلى الزواج أم لا . أن المفهوم الحديث لحرية الحب لايمكن أن يحتمل أكثر مسن معنسى وهو البحث عن موضوع للحب وليس الاهتام بالعملية أو الوظيفة مسن معنسى وهو البحث عن موضوع للحب وليس الاهتام بالعملية أو الوظيفة الأساسية في الحب .

لقد قلنا أن ماوصل اليه المجتمع لما يسمى بحرية الحب، أو الحرية في البحث عن موضوع الحب يرتبط بتطور المجتمع الذي نعيش فيه ، وبنوع الحضارة التي تسود في هذا المجتمع . فاذا كان المجتمع يعتمد على تبادل المصالح ، وطغت عليه المادة ، أصبحت العلاقات بين أفراد هذا المجتمع ليست أكثر من علاقات تجارية أو مصلحية ، يعتقد كل طرف فيها بأنه سيعقد صفقة رابحة لاتعوض ، وأن عليه أن يسرع في اتمام هذه الصفقة . لقد أصبحت سعادة الانسان الحديث تكمن فيها يستطيع هذا الانسان أن يحصل عليه من ترف ورفاهية ، يتجول هذا الانسان في الشوارع يشاهد المعروضات من السلع في فترينات المحلات ، يشترى من المعروضات ما يستطيع شراءه سواء بالنقد أو بالتقسيط ، كل حسب ماتسمح به حالته . وهكذا تسري العدوى من نظرة هذا الانسان الى السلع المعروضة إلى نظرته

الى غيره من بنى الانسان ، فالرجل يبحث عن فتاة فاتنة جذابة ، والمرأة أو الفتاة تبحث عن رجل جـذاب . والجاذبية هنا تعنى ماتعارف عليه الناس في هـذا المجتمع، وهي مجموعة من الصفات الشخصية المحبوبة والمطلوبة في مجال سوق الشخصية . وما يجعل انساناً ما جذابا يرتبط أساسا بأساليب وخطوط الموضة سواء في الملبس أو السلوك . ففي فترة من تاريخ مجتمعنا كانت الفتاة التي ظلت ملازمة بيت أبويها فلم يرها انسان هي الفتاة الجذابة التي يرغبها الرجال حتى دون أن يروها ، وجاءت فترة أخرى كانت الفتاة التي خرجت على تقاليد الأسرة والمجتمع سواء في زيها أو في تصرفاتها هي الفتاة العصرية الجذابة في نظر الرجل ، ودار الزمن لتعود الفتاة المحتشمة الخجول هي الفتاة التي يبحث عنها الفتي الراغب في الزواج . . منذ سنوات قليلة كانت الفتاة الممتلئة الجسم هي الفتاة الجذابة في نظر الرجل، ولذلك كان معظم الفتيات والنساء في المجتمع يبحثن عن مواد السمنة والجمال عند العطار وغيره ، أما الآن وقد أصبحت الفتاة النحيفة الرشيقة هي الفتاة الجذابة فقد اتجه الكثيرات الى البحث عن مواد التخسيس واتباع أنواع معينة من «رجيم » الأكل للمحافظة على الرشاقة التي يعشقها الرجل والتي تعتبر موضة العصر الحديث. ومنذ فترة كانت جاذبية الرجل تعنى أن يكون الرجل فظا غليظا قويا مفتول الشوارب والعضلات ، ولنذلك كان الشباب جميعا يحاولون اكتساب مثل هذه الصفات وأن يكون كلا منهم صاحب أطول شارب «يقف عليه الصقر» ، أما الآن فقد تغير مفهوم جاذبية الرجل ليصبح الانسان الرقيق المهذب الناجح . . وهذا هو مايحاول كل شاب أن يحققه في نفسه حتى يصبح موضوع حب من فتاة . واذا تأملنا موضة الجاذبية هذه في الرجال والنساء سنجد أنها تعني ببساطة خضوعها للمعيار الذي تخضع له السلع ذات المواصفات الانتاجية المتميزة ، والتي تجعلها تحظى بثقة المستهلك الذي يسعى بدوره الى الحصول على أجود السلع بأرخص الأسعار . ولنتصور معا الأفكار التي تـدور بذهن أحد الشباب وهو يخطو خطواته الأولى على طريق الحب : اننى أريد فتاة تتوفر فيها شروط الموضة السائدة في

المجتمع ، ويجب أن تكون لديها رغبة مماثلة في أن أكون أنا موضوع الحب الذي ترغب هي فيه ، لأن هذا يعني أنها مقتنعة بصفاتي الشخصية ، وإنها معجبة بهذه الصفات . والأفكار التي تدور بذهن الشاب تدور أيضا بذهن الفتاة فهي تريد شابا تتوفر فيه آخر خطوط الموضة على أن تكون لديه الرغبة في أن تكون هي موضوع حبه ،أي اقتناعه بصفاتها واعجابه بها . ان بامكان كل فتى وفتاة أو رجل وامرأة ، أن يجب كلا منها الآخر اذا وجد لدى كل منها الشعور بأنه وجد أنسب الموضوعات في سوق العرض ، والذي يمكن الحصول عليه بأسهل الشروط ، أي الحصول على بضاعة جيدة بسعر مناسب . وليس هذا عجيبا ففي مجتمع بدأت تطغى فيه أو بضاعة جيدة بسعر مناسب . وليس هذا عجيبا ففي مجتمع بدأت تطغى فيه أو علاقات الحب بين الناس فيه قائمة على نفس الأسلوب التجاري والمادي الذي يسود المجتمع ، حتى أغاني الحب في هذا المجتمع أصبحت صفقات تجارية «بحبك لا ، عتاج لك آه . . بقلبي لا ، بعقلي آه ، مش حتنازل عنك أبداً مها يكون . . . الخ » .

ماهو الفرق بين الوقوع في الحب وبين الحياة في الحب؟ ذلك هو المحور الثالث في منطق هؤلاء الغالبية التي تعتقد بعدم وجود مايجب أن يتعلمه الانسان عن الحب، فهؤلاء الناس لايستطيعون التمييز بين الخبرات الأولية في الحب وبين الحياة الحقيقية في الحب، أي التمييز بين قولنا «فلان طب. وقع» في الحب، وفلان يعيش في الحب» (Being in Love) & (Falling in Love). عندما يلتقى شاب وفتاة أو رجل وامرأة لاول مرة دون سابق معرفة أو موعد كما قد يحدث لكثيرين منا مثل هذا الموقف ويشعر كل منها بأن الحواجز التي تقف حائلا بينها قد تحطمت، ويشعر كل منها بانجذاب نحو الآخر، ويحس كل منها بأنه خلق للآخر. . هذه اللحظة تعتبر على المستوى الشعوري النفسي لحظة توحد، انها لحظة من أسعد اللحظات، انها أكبر حدث في حياة كل منها . ان معنى هذه اللحظة يقترب من أن يكون معجزة يصعب تصديقها، وخصوصا بالنسبة للانسان الذي عاش حتى هذه اللحظة وحيدا معزولا محروما عن الحب. هذه

اللحظة المعجزة والتي تعطي الانسان شعورا بالأمان والثقة انها تتأثر غالبا بالمشاعر النفسية الطاغية وبالرغبات الجنسية التي تصاحبها وترتبط بها ، أو حتى قد تكون هي المثير الأساسي فيها . هذا النوع من الحب المفاجىء والذي نطلق عليه « الحب من أول نظرة » لن يكتب له الاستمرار والنجاح ، فبمرور الوقت ستزداد معرفة كل من هذين الشخصين بالآخر، وبازدياد هذه المعرفة ، والوصول الى درجة من الاطمئنان والسيطرة على النفس ستنخفض حدة الدهشة الأولى والإعجاب الشديد المفاجىء بالصفات الشخصية التي بدت للوهلة الأولى فريدة في نوعها ، وبانخفاض حدة الإعجاب والدهشة ستصبح هذه الصفات موضوعا للمناقشة ولن تكون النتيجة غير خيبة للأمل ، واكتشاف أن هذا الشخص لايختلف عن غيره ولن تكون النتيجة غير خيبة للأمل ، واكتشاف أن هذا الشخص لايختلف عن غيره أولى نظرة . . خبرة الحب من أول نظرة .

واذا حاولنا أن نتمعن قليلا في حقيقة مشاعر كل من هذين الشخصين نحو الآخر فاننا سنجد أن كلا منها في البداية لم يكن على بينة بمشاعره الحقيقية ولابحقيقة هذه المشاعر ، سنجد أن الدور الذي يقوم به كل منها تجاه الآخر محاولا التلطف واظهار الحب والشوق الزائد بهدف التدليل على مدى الحب الذي يكنه كل منها للآخر ، ماهو الا دليل على درجة المعاناة من الوحدة القاتلة والحرمان الذي كان يعيشه أحدهما أو كلاهما .

انه من الصعب على الغالبية من أبناء المجتمع الذي يعتقدون بأن الحب هو أسهل وأيسر شيء في الحياة ، وأنه لايوجد مايجب أن يتعلمه الانسان عن الحب ، من الصعب على هؤلاء الغالبية أن يغيروا هذا الاعتقاد الخاطىء حتى ولو ظهر لهم جليا عكس ما يعتقدون . ولننظر مثلا في حياتنا اليومية في المجتمع ، ان الانسان اذا تعثر في اتمام عمل ما ، لا يستريح حتى يبحث عن الأسباب والعلل التي عرقلت عمله وعطلته عن الوصول الى الهدف ، حتى يستطيع أن يتعلم منها في المستقبل وليصلح من الأخطاء التي حدثت . واذا لم يكن الانسان قادرا على مناقشة

سلوكه والأسباب التي عرقلته عن الوصول الى الهدف فانه يطوي صفحة الفشل هذه ولايعود اليها مرة أخرى . اذا أردنا أن نطبق هذا السلوك الانساني على الحب فسنجد أن الحب هو من أهم الانشطة في حياة كل منا ، يبدأ الانسان بحماس عظيم وهو مملوء بالأمل والرجاء . . وقد تنتهي محاولة الحب هذه الى الفشل وخيبة الأمل . . ولكن الانسان لايستطيع أن يطوى صفحة الفشل في حبه الأول ، وأن يصرف النظر عن العودة للمحاولة من جديد ، اذا كان ذلك كذلك فليس أمام الانسان الا أن يبحث عن الأسباب التي أدت إلى الفشل الأول في تجربة حبه السابق، حتى يتمكن من تفادى هذه الأسباب عند معاودة الكرة من جديد ، وعلى الانسان أيضا أن يحاول معرفة الحب معرفة صحيحة . والخطوة الأولى على هذا الطريق هي معرفة أن الحب ماهو الاعلم أو فن وأن الانسان اذا أراد أن يتعلم علم الحب أو فن الحب فعليه أن يتبع الطريق الذي يتحتم عليه أن يسلكه إذا أراد أن يتعلم علما أو فنا من الفنون . على هذا الانسان أن يعرف أن الحب ليس احساسا عابرا ، وإنها هو فن معقد مثل الطب أو الجراحة أو العلوم أو التدريس أو الكتابة الأدبية . . ان الحب فن يحتاج الى المعرفة والجهد والاخلاص . . ان الحب وظيفة انسانية وفن معقد كالحياة سواء بسواء . وإذا ما أراد الانسان أن يتعلم فنا من الفنون أو العلوم التي أشرنا اليها فعليه أن يتبع الأسلوب العلمي للتعلم . ان المدخل الى تعلم أي فن من الفنون ينقسم الى شقين كما يوضح لنا ذلك علماء التعلم الانساني وأصحاب نظريات التعلم:

- ١ الجانب المعرفي النظري .
- ٢ الجانب العلمي التطبيقي والمارسة .

فإذا أراد انسان ما أن يكون طبيبا على سبيل المثال فان عليه أولا أن يلم الماما نظرياً بالحقائق الطبية الخاصة بجسم الانسان ، وبأنواع الأمراض المختلفة وبأنواع العقاقير الطبية .

وبهذه المعرفة النظرية وحدها لن يستطيع هذا الانسان أن يكون طبيبا ، أو أن يكون في الوضع الذي يمكنه من ممارسة مهنة الطب والعلاج ، اذن فعلى هذا الانسان أن يدخل الى ميدان المهارسة والتدريب العملي العيادي لفترة من النزمن تسمح له باكتساب الخبرة اللازمة للتمكن من استخدام علمه النظري وخبرته العملية ليكمل كلا منهما الآخر. ، ولينصهرا سويا فيعطيا له امكانية ممارسة عملية الفحص الطبي والعلاج وما ينطبق على الطبيب ينطبق على المدرس ، فالانسان الذي يود أن يكون مدرسا يلم الماما نظريا بسيكولوجية الطفولة والنمو الجسمى والعقلي والعاطفي والانفعالي ليعرف طبيعة التلاميذ الذين سيقوم بالتدريس لهم ، ثم يلم الماما نظريا بالقدرات العقلية وعلاقتها بعملية التعلم وبالذكاء الانساني وأثره في التعلم ، ثم يلم الماما نظريا أيضا بنظريات التعلم المختلفة . . ثم يذهب بعد ذلك بهذه الحصيلة النظرية الى المدرسة ، أى الى ميدان المارسة والتدريب العملي تحت اشراف أساتـذته ، وبالتالي تذوب وتنصهـر الخبرة العملية مع المعرفة النظرية فيعطيا له امكانية ممارسة عملية التدريس ، وتوصيل المادة العلمية الى أذهان التلاميذ بالطريقة التربوية السليمة ، وبالصورة العلمية الصحيحة . . وما ينطبق على الطبيب والمدرس ينطبق على جميع المهن والفنون الأخرى بـلا استنثناء . والى جانب هـذين العاملين الهامين في تعلم أي فن من الفنون ، هناك عـامل ثالث له نفس الدرجة من الأهمية ، بل هو الذي يجعل الانسان خبيرا في الفن أو العلم الذي يتعلمه ، هذا العامل هو عامل الرغبة القوية والاهتمام البالغ نحو تعلم هذا الفن والنبوغ فيه ، وهذا مانطلق عليه في علم النفس الميل النفسي الى هذا الفن أكثر من الميل والاهتمام بأي شيء آخر ، بـدرجة نتصور معها أن هذا الفـن قد أصبح هو أهم شيء في حياة هذا الانسان . وهذا ينطبق على الطب وعلى التدريس وعلى الهندسة كما ينطبق على الموسيقي وأيضا على الحب.

ان انسان مجتمعنا الحديث لايحاول أن يتعلم فن الحب أو أن يتعلم الحب كفن الا نادرا رغم أنه غالبا مايعاني من الفشل في الحب . فرغم الشوق المتغلغل في

النفس البشرية بحث عن الحب ، فأن انسان المجتمع المعاصر يعتبر الفنون الأخرى والأشياء الأخرى مثل النجاح والمكانة الاجتماعية والثروة والغنى والجاه والقوة والسلطان أهم من الحب .

ان الانسان في مجتمعنا المعاصر مستعد لبذل المال والعرق والجهد لتعلم الطب أو العلوم أو الرسم أو الهندسة أو التدريس وغيرها من الفنون والعلوم الأخرى ، ولكنه لايحاول أن يتعلم فن الحب ، والسبب في ذلك أن الفنون والعلوم المختلفة في مجتمعنا المعاصر لها عائد مادي مجز ، يمكن الانسان من الوصول الى أهدافه المتمثلة في النجاح والجاه والشروة والمكانة الاجتماعية أما الحب فانه لايدر الاعائدا روحيا يغذي النفس والروح ، وليست الروح والنفس في حضارة طغت عليها المادة من الأهمية بمكان مثل الصناعة أو التقدم المادي وتحقيق الرفاهية المادية .

واذا كنا نعتقد أن الحب مثل غيره من الفنون والعلوم وأن تعلم أي فن من الفنون يعتمد على ركيزتين أساسيتين هما المعرفة النظرية ثم التطبيق العملي فاننا سنحاول أيضا في الفصول القادمة أن نعرض لموضوع هذا الكتاب وفق هذا الاطار العلمي .

#### الفصل الثاني

# الحب ومشكلة الوجود الانساني (نظرية في الحب)

ان أي نظرية في الحب لابد أن تبدأ بالانسان ، بنظرية عن الانسان ، وبنظرية عن الوجود الانساني كله . ان أقصى ماتوصل اليه الباحثون في مجال الحب عند الحيوان ، أو في مجال مايعادل ظاهرة الحب الانسانية عند الحيوان ، لم يكن أكثر من الكشف عن الغرائز الفطرية ، والتي يمكن أن نلحظ آثارها الباقية لدى الانسان . واذا ركزنا على الوجود الانساني بصفة خاصة سنجد أن الانسان قد تسامى بغرائزه الفطرية عن المستوى الحيواني . في المستوى الحيواني يحاول الحيوان – أي حيوان – أن يقيم قدرا من التكيف أو المواءمة مع البيئة التي يعيش فيها ، أما الانسان فانه يعاول جاهدا أن يسيطر على البيئة وأن يتحكم فيها ، كما لو كان سيعيش فيها أبد الدهر ، وما مظاهر غزو الانسان للفضاء والصحراء وأعماق المحيطات وباطن الأرض الا دليلا واضحا على محاولة الانسان التخلص من الخضوع للطبيعة والبيئة وأبيئة السيطرة عليها .

ورغم كل محاولات الانسان في السيطرة على الطبيعة وغزوها في شتى المجالات الا أننا لانستطيع أن ننكر أن الانسان في حد ذاته ان هو الا جزء من الطبيعة ، جزء من الأرض ، جزء من الكائنات الحية ، ورغم ذلك فهو ليس طبيعة وليس أرضا وليس حيوانا ، وإنها هو كائن جديد فيه حنينه الى الأرض التي خلق منها وفيه حنينه الى الجنة التي نشأ فيها ثم طرد منها . وما على الانسان ازاء موقفه الخاص الا أن يستمر في سعيه في الحياة مستخدما حكمة العقل التي منحه الله اياها في محاولة تحقيق عالم انساني متناسق ، بدلا من عالم الملائكة الذي عاش فيه يوم بدأ حياته الأولى في الجنة . وإذا كان الانسان يعرف حقيقة ما ، فلا شك أنه حياة تعرف أنها حياة ، انه يعي ذاته ويعي الآخرين ، انه يعي الماضي كما يعي احتمالات المستقبل . يعيى الانسان أنه كائن حي وأنه منفصل عن حياة الكون ، وكذلك عن حياة الكائنات الأخرى في الكون . وقدرة الانسان هذه على المعرفة وعلى الادراك والوعى

هي التي تميزه عن غيره من الكائنات الأخرى التي تشاركه الحياة في هذا الكون . انه هذا الانسان يعرف ويعي تماما أن عمره قصير على الأرض بالنسبة للزمن . انه يعرف أنه ولد وجاء الى الحياة بغير ارادته ، وأنه سيموت ويذهب عنها دون رغبة منه أو استئذان . سيموت الانسان تاركا أحباءه ، وأمام أعينهم فلا يستطيعون له شيئا ، ويعرف الانسان أن أحباءه سيموتون أمام عينيه فلا يستطيع لهم شيئا . ان أحباءه سيموتون تاركينه وحيدا يعاني من العزلة والاغتراب ، الذي يبعده عن الآخرين وعن الكون ، ويجعله يقف مكتوف الايدي أمام قوى الطبيعة القاهرة ، وأمام قوى المجتمع كله . هذه الحقائق كلها ، ومعرفة الانسان لهذه الحقائق وادراكه اياها تجعله يشعر بالغربة ازاء قوى الطبيعة وازاء المجتمع والدولة ، هذه المعرفة تجعل وجوده سجنا لايطاق ، وقد يصاب الانسان بالجنون اذا لم يستطع أن يتحرر من هذا السجن ، ويخرج الى البشر من أبناء المجتمع يرتبط بهم . ان تجربة الغربة والانفصال توقظ القلق في الانسان ، بل انها مصدر كل أنواع القلق الانساني ، فاحساس الانسان بالغربة والانفصال يعني في نفس الوقت الشعور بأنه مقطوع وبأنه غير قادر على ممارسة قدراته كانسان .

أن يكون الانسان غريبا ومنفصلا ومقطوعا عن الآخرين ، يعني كما قلنا أن يكون هذا الانسان عاجزا غير قادر على الامساك بالعالم ، وغير قادر على الامساك بالأشياء أو بالناس ، وغير قادر على ممارسة نشاطه الانساني ، وهذا يعني من ناحية أخرى مقدار قوة الكون . . . يعني أن العالم يستطيع أن يبتلعه ويغزوه دون أن تكون لدى هذا الانسان القدرة على الدفاع عن نفسه ، وهذا في حد ذاته يؤدي الى الاحساس بالانكسار والعجز . وهذه المشاعر كلها تولد في الانسان الشعور بالخجل والعار . ولقد حدثتنا الكتب السهاوية جميعا عن أول خبرة للاحساس بالذنب والعار في حياة الانسان ، وذلك عندما حدثتنا عن قصة أدم أبو البشر عليه السلام ، قصة خلقه وخلق زوجه واسكانهما الجنة ثم طردهما بعد أن عصيا ربهما وأكلا من الشجرة المحرمة . فقد وسوس لهما الشيطان وأغواهما بأن يأكلا من الشجرة المحرمة ، فعصى آدم وحواء وأكلا من الشجرة وأحس آدم

بالذنب والندم والخجل أمام ربه ، حيث بدت لهم سوءاتهما فطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة ، وناداهما ربهما أن اهبطا منها .

﴿ وَيَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شَيّْماً وَلا تَقْرَبا هَذِهِ الشَّجرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِينَ ﴿ وَ فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لَيبُدي لَهُمَا مَا وُورِي عَنْهُمَا مِن سَوْءَاتِهِمَا وَقَالَ مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجَرة إِلاَّ أَن تَكُونَا مَلَكَينْ أَوْ تَكُونَا مَن الْخَالَدينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَنَ النَّاصِحِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمَنَ النَّاصِحِينَ ﴿ وَقَالَهُمَا بِغُرُورٍ فَلَمَّا ذَاقَا الشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا وَطَفَقَا يَخْصَفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَق الْجَنَّة وَنَادَاهُمَا رَبُهُمَا أَلَمْ الشَّجَرَة وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُو مُبِينٌ ﴿ وَتَهُ قَالا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهُكُمَا عَدُو لَمُ مَينٌ ﴿ وَتَهُ قَالَ الشَّجَرَة وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُو مُبِينٌ ﴿ وَنَادَاهُمَا رَبُهُمَا أَلَمْ أَنْهُكُمَا عَن تلكُمَا الشَّجَرَة وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَيْطَانَ لَكُمَا عَدُو مُبِينٌ ﴿ وَنَادَاهُمَا رَبُهُمَا أَلَمْ أَنْهُكُمَا عَن تلكُمَا الشَّجَرَة وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَيْطَانَ لَكُمَا عَدُو مُبِينٌ ﴿ وَنَا وَاللَّهُمَا الشَّعَرَة وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَيْطَانَ لَكُمَا عَدُو مُبِينٌ ﴿ وَيَنَ فَالَا وَبُعْمُ لَعُنْ الْمَعْمُ اللَّهُ اللَّاكُمَا وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حَينٍ ﴿ وَلَكُمْ فَي الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حَينٍ ﴿ وَلَكُمْ اللَّالْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُلْكِمُ اللَّالْمُ الْمَالِي اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعْلَى اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاسِولِينَ وَلَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِي اللْمَلُولُ اللَّهُ الْمُعْلَقِلْ الْمُولُولُولُكُمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلُكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّكُولُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَ

لقد كان عصيان آدم لربه وأكله وزوجه من الشجرة المحرمة نقطة تحول في حياتها ، فقد هبطا من الجنة ومن عالم الملائكة الى عالم الأرض ، وفقدا بذلك التناسق الملائكي الذي خبراه في الجنة ، والذي كانا قد توحدا فيه مع قوى الكون ، ولم يشعرا فيه بالغربة والعزلة أو الانفصال ، والذي بدآ يحسانه بعد هبوطها الى عالم الأرض . ان خروج آدم وحواء من الجنة يعتبر في حد ذاته لحظة ولادة جديدة لها في عالم البشر ، بدآ يدركان أنها عراة ، فظهر عليها الشعور بالخجل ، وحاول كل منها أن يستر نفسه ببعض أوراق أشجار الجنة .

ولقد حاول الكثير من المفسرين في عصرنا الحديث أن يجدوا تفسيرا عصريا لهذه الواقعة فرأوا أن الخجل الذي اعترى آدم وحواء لم يكن الا نتيجة لأن أعضاءهما التناسلية قد ظهرت مكشوفة أمام كل منها فخجلا من ذلك . والحقيقة أن مثل هذا التفسير يغفل نقطة هامة نوضحها كها يلي : لقد أدرك آدم أنه رجل وأحس برجولته ، وأدركت حواء أنها أنثى وأحست بأنوثتها وأدرك كل منها أن متميز عن الآخر ، وبالتالي فهو منفصل عن الآخر ، لقد أدركا أنها من جنسين مختلفين ، وأدركا الصفات المميزة لكل منها ، هذا الادراك أدى إلى شعور كل منها بالغربة والعزلة ، لقد بقيا غرباء عن بعضها لأنها لم يكونا قد تعلما بعد أن يجب كل منها والعزلة ، لقد بقيا غرباء عن بعضها لأنها لم يكونا قد تعلما بعد أن يجب كل منها

الآخر حتى يتمكنا من التوحد من جديد ، وهذا مايوضحه لنا موقف آدم الذي تحكيه الكتب السهاوية الأخرى غير القرآن فهي تصورلنا أن آدم قد بدأ يدافع عن نفسه ، ويلقى بالذنب كله على حواء ، وأنها هي التي ألحت عليه بالأكل من الشجرة ، بدلا من أن يدافع عنها هي أيضا . الاحساس بالانفصال وبالغربة بين أفراد الانسان ، وعدم وجود الحب الذي يعيد التناسق والتوحد من جديد هو مصدر الاحساس بالخوف والقلق .

اذن فمن المهم جدا للانسان أن يتمكن من الارتفاع فوق صفاته المميزة ، وأن يستطيع الخروج من قفص عزلته ، واذا فشل الانسان في بلوغ هذا الهدف فانه سيصاب بالجنون . والجنون هو الطريقة التي يهرب بها الانسان من الخوف والرعب من ذلك العالم الذي انفصل عنه والذي فقد رؤيته له . وبالجنون ينسحب الانسان من عالم الواقع الى عالم خيالي مصطنع لا وجود له في الواقع ، ويعيش هذا الانسان في أوهامه بعيدا عن الواقع بلا مخاوف . ان العالم الحقيقي يختفى في نظر الشخص المجنون ، انه يهرب من العالم الذي شعر فيه بالوحدة والعزلة الى عالم من صنع خياله وأوهامه ، أي أنه يهرب من الخوف والهلع الذي يحس به في عالم الواقع .

كيف يستطيع الانسان أن يتغلب على الاحساس بالعزلة والغربة والانفصال والاحساس بأنه مقطوع ؟ كيف يستطيع الانسان أن يتسامى على فرديته ويتوحد مع الآخرين ؟

ان هذا السؤال قديم قدم الانسان فقد ولد مع الانسان ذاته ، وما زال يطرح نفسه حتى يومنا هذا ، وما زال الانسان يحاول جاهدا أن يجد الاجابة الصحيحة على هذا السؤال . هذا السؤال نفسه هو نفس السؤال الذي طرح نفسه منذ القدم على الانسان البدائي من ساكني الأكواخ ، وعلى الرعاة في مجتمعات الرعي وعلى الفلاح المصري القديم والحديث ، وعلى الجندي في الميدان وعلى التاجر وكذلك على الموظف القابع خلف مكتبه ، أو العامل في مصنعه ، كذلك على الانسان المحصر الحديث في المجتمع الصناعي في جميع أنحاء العالم . لقد بقى هذا السؤال هو نفس السؤال عبر النزمن وآلاف السنين ، لأنه سؤال نابع من بقى هذا السؤال هو نفس السؤال عبر النزمن وآلاف السنين ، لأنه سؤال نابع من

منبع واحد ، وهو وضع الانسان وشروط بقائه كانسان " أما الاجابة على هذا السؤال فقد تنوعت واختلفت ، وتعددت صورها وأشكالها . فقد جاءت الاجابة تارة من خلال عبادة الحيوان ، وتارة من خلال عبادة الشمس أو عبادة الأنهار ، وتارة أخرى من خلال الحروب والدمار والقهر والاحتلال والاستعمار ، وتارة عن طريق حياة الترف والرفاهية في القصور ، وتارة عن طريق الزهد في الحياة والبعد عنها سواء بالرهبنة أو بالتصوف ، وتارة عن طريق العمل الذي يقوم به الانسان ، أو عن طريق الفن أو عن طريق العمل الجسمان الشاق أو عن طريق الحب الالهي أو حب الناس " . وبالرغم من تعدد صور وأشكال الاجابات على السؤال الذي طرح نفسه منذ القدم ، فان مراجعة دقيقة لهذه الاجابات التي توضح لنا تاريخ الانسان ، توضح أنه ليس من الصعب جمعها وحصرها . الأكثر من ذلك أننا اذا تغاضينا عن بعض الفروق الطفيفة بين تلك الاجابات والتي لاتمس جوهر الاجابة ، فانه سيتأكد لنا أن عدد الاجابات التي أمكن الحصول عليها عن السؤال السابق هي في جوهرها عدد محدود جدا ، وسنجد أيضا أن الاجابات المختلفة التي تصدر عن أفراد مختلفين في مجتمعات مختلفة على نفس السؤال عددا محدودا جداً. وما قصة الأديان في المجتمع الانساني ، وماالفلسفات الانسانية التي ظهرت على مر العصور ، الاسلسلة من الاجابات على نفس السؤال ، وما تكرار الأديان والفلسفات الا دليلاً على أن الاجابات الممكنة على هذا السؤال ان هي الا اجابات محدودة .

في بعض الحالات ترتبط الاجابة على السؤال السابق بدرجة التفرد التي يكون انسان ماقد بلغها في نموه . ففي حالة الطفل مثلا تكون ذاته الخاصة "الأنا " كما يطلق عليها في علم النفس غير ناضجة ، فكل طفل يشعر بأنه متوحد مع أمه ولا يوجد لديه أي احساس أو شعور بأنه منفصل عنها ، طالما كانت الأم موجودة معه أو بجواره . ان شعور الطفل بالوحدة والعزلة يضعف أو حتى قد يختفى تماما أثناء وجود الأم الفيزيقى أو الفعلي مع طفلها ، ومن خلال عملية ارضاعها اياه ، ومن خلال مداعبتها له ، أو من خلال ملامستها لبشرته . ثم تأتي بعد ذلك مرحلة يكون قد نمى لدى الطفل فيها شعور بذاته المتميزة المتفردة ، وفي هذه المرحلة لم يعد يكفى الوجود الفيزيقى للام ليشعر هذا الطفل بأنه متوحد معها ، بل تظهر حاجته

الملحة في أن يتغلب على تفرده بطريقة أخرى .

وبصورة قريبة الشبه للصورة التي عرضنا فيها لنمو الطفل وتوحده مع أمه ، شعر الجنس البشري في مرحلة ما من مراحل طفولته البشرية بأنه متوحد مع الطبيعة ، مع الأرض ، ومع الحيوان ، ومع النبات والتي كانت هي كل عالم الانسان . وقد حاول الانسان في بدء حياته البشرية أن يتوحد مع الحيوان ، وقد ظهر ذلك في رؤيته لنفسه على أنه حيوان يرتدي الملابس ، وفي اتخاذه لطوطم من الحيوانات ، أو عبادته للحيوان . وكلها زاد تحرر الجنس البشري من هذا الارتباط القديم ، كلها زاد انفصاله عن عالم الطبيعة ، وكلها زادت حاجته الملحة في البحث عن امكانات جديدة تمكنه من الهرب من احساسه بالانفصال والعزلة والغربة ، وأحد هذه الامكانات المتاحة للوصول الى هذا الهدف يكمن في أنواع التهويم وأحد هذه الامكانات المتاحة للوصول الى هذا الهدف يكمن في أنواع التهويم والهذاءات المختلفة في عالم من الخيال البعيد عن الواقع ، وبامكان الانسان ويعلق ويهيم في عالم الوهم والخيال .

ولقد حاولت الأديان البدائية أن تقدم حلا لمشكلة غربة الانسان وعزلته في المجتمعات البدائية وذلك عن طريق ممارسة أنواع من الطقوس الدينية التي تؤدي الى الشعور بالأمن واختفاء كل أنواع الشعور بالانفصال والعزلة عن عالم الطبيعة وعالم الواقع. ولقد أدت هذه الديانات البدائية عندما كانت منتشرة بين بني البشر الى تحقيق خبرة التوحد بين أفراد المجموعة الواحدة، بالدرجة التي جعلت هذا الدين أو ذاك أكثر قوة بين جماعة معينة من جماعات المجتمع. ان التأثير الذي انتجته الأديان البدائية في المجتمع البدائي، غالبا ماارتبط ارتباطا وثيقا بالطقوس الدينية التي تؤدي الى التحليق في عالم الوهم والخيال البعيد عن الواقع وهذه كلها ارتبطت بدورها ارتباطاً وثيقا بالخبرات الجنسية للفرد.

الأوهام والخيالات الجنسية بامكانها أن تصل بانسان ما الى مرحلة قريبة الشبه بتلك الحالة التي تحدث للانسان نتيجة تعاطيه للمواد المخدرة والمسكرة، أو الحالات التي يغيب فيها الانسان عن وعيه. ان العامل المشترك بين الطقوس

الدينية البدائية وبين الأوهام والخيالات الجنسية ، هو أن الانسان يتحرر من المعاناة ومن الصراعات الناتجة عن الشعور بالعزلة والانفصال ولفترة محددة من الزمن بعد أن يقوم بمهارسة تلك الطقوس الدينية ، أو ممارسة الوهم أو الخيال الجنسي . وبعد فترة من الوقت يبدأ الخوف والتوتر في الظهور تدريجيا من جديد ، حتى يصل الانسان الى درجة يتحتم عليه فيها أن يذهب الى المعبد ليقوم بطقوسه الدينية ، أو يلجأ الى الانسحاب من عالم الواقع ليذوب فترة من الزمن في أوهامه وخيالاته الجنسية ليعيد التوازن الى نفسه من جديد .

ولما كان أداء الطقوس الدينية البدائية يعتبر أيضا فرصة لمناقشة شئون القبيلة أو الجهاعة الى جانب كونه أسلوبا للتغلب على الصراعات والقلق ، فان هذه المناسبة كانت تعطى كل فرد شعورا بالأمن والطمأنينة ، وتقضى على الخوف والقلق ، ولاتؤدي الى توليد أي شعور بالذنب . ان السلوك الجنسي الذي يقوم به ذلك الانسان المتعبد أثناء أدائه للطقوس الدينية البدائية انها هو سلوك معتاد ومقبول من الجميع ، بل انه يعتبر سلوكا محمودا يدل على الفضيلة ، وذلك لأن جميع أفراد القبيلة قد أباحوا ذلك وسمحوا به ، بل وربها ذهبوا إلى أكثر من ذلك وشجعوا على هذا السلوك - سلوك المهارسة الجنسية في المعابد - وطالبوا الأفراد وشجعوا على هذا السلوك - سلوك المهارسة الجنسية في المعابد - وطالبوا الأفراد بضرورة القيام به ، ولذلك فلا داعي للشعور بالقلق أو الشعور بالذب أو الشعور بالخجل من جراء هذا السلوك . ولنا أن نتصور الآن كم سيكون رد فعل المجتمع عديدة ، أن يحل صراعاته و يتغلب على غربته باستخدام الأساليب البدائية المتمثلة عديدة ، أن يحل صراعاته و يتغلب على غربته باستخدام الأساليب البدائية المتمثلة في الطقوس الدينية البدائية أو المهارسات الجنسية المعبدية .

وفي المجتمعات التي تخطت مرحلة الطقوس الدينية البدائية في حل مشكلاتها وصراعاتها لجأ أفراد هذه المجتمعات إلى أساليب أخرى مثل تناول المشروبات الكحولية والخمور وغيرها من أنواع المخدرات الأخرى ، ومن هنا بدأت ظاهرة الادمان بصورها المختلفة ، والتي بدأت تعاني منها بعض المجتمعات المتقدمة ،

وأيضا مجتمعات العالم الثالث . والانسان الـذي يخرج عن الطريقة التي يـرسمها المجتمع في حل مشكلاته انسان لابد أن يعاني من الشعور بالذنب ومن تأنيب الضمير وبينها نجد أن أفراد المجتمع الذين يهربون من شعورهم بالعزلة والانفصال ويلجئون الى ادمان الخمور أو غيرها من أنواع المخدرات الأخرى ، بينها نجد أن مثل هؤلاء الأفراد قد فقدوا كل شيء حتى ذواتهم ، نجد أن الانسان البدائي الذي كان يهارس الطقوس الدينية البدائية ، كان يصبح أكثر قوة وصلابة بعد ممارسة طقوسه ، انه انسان تزداد معرفته بنفسه وبسهاته المميزة ، كما أنه انسان لديه الرغبة في الحصول على المزيد من القوة والصلابة والمعرفة ، وهو يحقق ذلك من خلال تكراره وقيامه بأداء الطقوس الدينية الاجتماعية التي يقرها المجتمع . أما ممارسة السلوك الجنسي داخل المعبد فقد كان يعتبر في نظر هذه المجتمعات سلوكا عاديا وطبيعيا ، وهذا السلوك الغريزي يعتبر حلا جزئيا لمشكلة الغربة والشعور بالوحدة والانفصال . وفي تلك المجتمعات كان الأشخاص الذي لايستطيعون التخلص من قلقهم ومن غربتهم وعزلتهم عن طريق الطقوس المدينية يتجهون الى الإشباع الغريزي بدرجة تصل الى الادمان الذي نعرفه في ادمان أنواع المخدرات الذي تعاني منه المجتمعات المعاصرة . ان هذا النوع من الادمان قديما أو حديثا ، سواء ادمان الخمور أو المخدرات أو ادمان الجنس ، ان هو الا محاولة يائسة للتغلب على الاحساس بالعزلة والغربة والانفصال ، وعلى الخوف والقلق الذي يعاني منه الانسان، وفي نفس الوقت فان هذا السلوك يؤدي إلى نتيجة عكسية ، انه يؤدي الى احساس متزايد بالوحدة والعزلة ، حيث أنه بغير حب لن يستطيع الاتصال الغريزي بين شخصين أن يؤدي الى التغلب على الهوة القائمة بينها ، وإذا قدر للفعل الجنسي أن يتغلب على الهوة والانفصال بين هذين الشخصين ، فان هذا لن يتم في أحسن الحالات الالمدة لحظات قليلة تنتهى بانتهاء تلك المارسة . وتتميز جميع أشكال التوحد الناتجة عن ممارسة الطقوس الدينية بعلامات ثلاث مميزة هي : - انها قوية - أنها مركزة - أنها تؤثر على كل أبعاد الشخصية الانسانية ، أي أن تأثيرها يمتد من حيّز الجسد إلى مجال الروح ، كما أنها تصبح سلوكا يتكرر بصورة منتظمة ، لأن تأثيرها ينتهي بعد فترة وجيزة من الزمن . ومن أشكال التوحد الأخرى التي تقوم على التعاون البشري والتي مارسها الانسان قديما وما زال يهارسها في وقتنا الحاصر بهدف حل المشكلات التي يواجهها ، التوحدات أو الاتحادات التي تعتمد أساسا على التكيف مع المجموعة ومع عاداتها الانسان في وسطها ، وكذلك التكيف مع متطلبات هذه المجموعة ومع عاداتها وأفكارها ، وبالتالي فان هذا النوع من التوافق يؤدي الى اتحاد في الفكر وفي الأهداف وفي المطالب والرغبات . هذا مع العلم بأن التوحد الذي يقوم أساسا على التكيف لايتم دون أن يترك بصهاته السيئة التي تصيب عملية نمو الفرد في هذا المجتمع .

كان الأساس الذي يتم على أساسه تكوين الجهاعة في المجتمع البدائي هو عنصر القرابة والدم ، ولذلك فقد كانت الجهاعة عبارة عن جماعة صغيرة تتكون من عدد قليل من الأفراد ، وغالبا ماكانت عبارة عن أسرة واحدة . وبمرور الزمن وظهور حاجات جديدة لأفراد الجهاعة ، وتشابك حاجات هذه الجهاعة مع حاجات المجهاعات الأخرى بدأت تظهر الجهاعة الأكبر وتقوم أساسا على علاقات الجوار والمصالح المشتركة . وتدريجيا بدأت تظهر أنواع جديدة من الجهاعات حيث ظهرت العشيرة والقبيلة ثم الجهاعات التي تقوم على أساس الجنسية والمواطنة في الدولة ثم ظهرت القوميات . لقد كان أفقر أبناء روما يفخر بقوميته حيث كان بإمكانه القول بأن روما وأهل روما هم أهله ووطنه وعالم . وفي العصر الحاضر نجد أن دول المجتمع الأوروبي ترى أن اتحادها وتجمعها في كتلة واحدة هو السبيل الى التغلب على العزلة والانفصال الذي عانت منه هذه الدول ، ولعل الدول العربية قد بدأت تسلك هذا السبيل بصورة أو بأخرى .

ان الاتحاد الذي ينشأ داخل المجتمع أو بين دولة وأخرى أو مجتمع وآخر، اتحاد يجعل كل فرد من أبناء هذا المجتمع أو أبناء الدول والمجتمعات الأخرى يشعر بالانتهاء الى السواد الأعظم من المجتمع الكبير. والهدف من هذا التجمع أو الاتحاد هو لم الشمل، وهذا بدوره ينمى في الفرد من جديد الشعور بالانتهاء الى المجتمع، فاذا نظر انسان ما أو أي فرد مافي المجتمع الى نفسه والى غيره من أفراد المجتمع ووجد أنه مثلهم تماما، ووجد أن أفكاره ومشاعره تتفق مع أفكار ومشاعر الآخرين، ووجد أن حاجاته وتصوراته، وحتى الزي الذي يرتديه تتفق مع القدوة التي اختارتها

الجماعة ، فانه يشعر بأنه وصل الى شاطىء النجاة ، وأنه تم انقاذه من المرور بخبرة الغربة والوحدة والانفصال .

تعتمد بعض النظم السياسية على القمع والارهاب في سبيل تحقيق التوحد المطلوب. في حين تلجأ بعض النظم الأخرى الى تحقيق الوحدة الوطنية عن طريق الدعاية والاعلام. وعلى الرغم من ذلك فانه يوجد اختلاف كبير بين هذه النظم ، ففي بعضها يكون من السهل على أفراد المجتمع اعادة النظر في الوحدة الوطنية القائمة ، أو اعادة تقييمها واعادة صياغة أسسها ، وهذا هو مايحدث فعلا في هذه المجتمعات بين الحين والآخر . أما في النوع الآخر فان مايحدث هو على العكس من ذلك ، فلا بد أن يضع أفراد المجتمع في حساباتهم أن مناقشة مثل هذه الأمور ، أي مناقشة قواعد وأسس الوحدة والنظام ، غير مسموح بها ، فالنظام لايسمح بمثل هذه الأمور .

ورغم وجود هذا الاختلاف الواضح الا أننا نلاحظ أيضا أن المجتمعات الغربية دائما ماتكون في خوف وقلق على الوحدة الوطنية القائمة ، فهناك الخوف من تراخي انسان المجتمع الغربي بشكل أو بآخر عن الاستمرار في الدعوة الى الوحدة الوطنية . واذا تراخى انسان ذلك المجتمع في قيامه بواجب الدعوة والمحافظة على الوحدة الوطنية ، فمعنى هذا أن هذا الانسان يمهد الطريق الى قيام نوع آخر من الموحدة وهي مايطلق عليها وحدة القطيع ، وهذا الشكل من أشكال الوحدة سيكون هو الشكل الممكن الوحيد ، وهذا النوع من أشكال الوحدة يفتح الباب لقائد القطيع وهو المدكتاتور (هتلر على سبيل المثال). هذا بالاضافة الى خوف انسان المجتمع الغربي من أن يصبح شيئا آخر في المجتمع اذا انفصمت عرى الوحدة وانفصل عن الجماعة التي ينتمى اليها ، هذا الخوف بامكاننا فهمه فقط اذا استطعنا فهم الأهمية الكبرى لتجنب الانسان الشعور بالغربة والانعزال فهما عميقا .

أحيانا مايكون الخوف من أن يصبح الانسان مختلفا عن الآخرين من أبناء

المجتمع خوف حقيقيا ، أي خوف من خطر حقيقي على المستوى الفكري ، خطر يهدد الأفراد الذين يخرجون على نظام المجتمع . والحقيقة أن الانسان بطبعه كائن اجتماعي ، فهو يميل بطبيعته الى التوحد مع الآخرين دون أن يدفعه أحد الى هذا التوحد ، وهذا مانلاحظه في كل المجتمعات سواء منها الشرقية أو الغربية المتقدمة أو المتخلفة .

وللحقيقة فان معظم الناس في المجتمع ليسوا على نفس الدرجة من الوعي بحاجتهم الى التوحد مع الآخرين من أبناء المجتمع ، انهم يعيشون في وهم أن تصرف تهم وسلوكهم انها تنبع من داخلهم هم ، ومن تصوراتهم ومن ميولهم وهذه تجعل كلا منهم متميزا عن غيره من أبناء مجتمعه ، فلكل منهم أفكاره الخاصة التي تميزه ، ويعتقد كل منهم أن تصوراته هي أحسن التصورات وأفضلها والدليل على ذلك أنها تكاد تتفق تماما مع تصورات وأفكار الغالبية من أبناء المجتمع . وما التطابق الذي يراه أصحاب هذه الآراء في تصوراتهم وأفكارهم الا دليلا من وجهة نظرهم على أن تصوراتهم وآرائهم هي التصورات والآراء الصحيحة . ومن ناحية أخرى تبقى هناك حاجة هؤلاء الأفراد - أي أبناء المجتمع - الى ايجاد مجموعة من المميزات والفروق الفردية والشخصية ، وهنا يأتي اشباع هذه الحاجة عن طريق مجموعة من الأشياء الصغيرة مثل نقش أو طبع الحرف الأول من اسم الشخص على حقيبته أو على جيب قميصه ، أو باستخدام الكروت أو البطاقات أو اللافتات التي تطبع عليها الأسماء ، وكذلك عن طريق الاشتراك في حزب معين أو في أي اتحاد أو رابطة معينة . ان الهدف من هذا كله هو اظهار بعض المميزات الفردية التي يتمتع بها كل انسان.. ومارغبة أي فرد في أن يكون متميزا الى حد ما عن الآخر إلا انعكاساً لوجود حاجة لدى كل فرد في المجتمع إلى التميز والتفرد داخل مجتمع لم يعد به ذلك الانسان الذي يمكن أن يعيش لنفسه فقط.

ان الاتجاه المتزايد نحو استئصال كل الخلافات الموجودة بين أفراد المجتمع يرتبط ارتباطا وثيقا بمفاهيم ومعاني المساواة التي ظهرت وانتشرت في العصر الحديث . المساواة في مفهوم الدين تعنى أننا جميعا كبشر متساوون أمام الله فهو الذي خلقنا جميعا وجعلنا سواسية . الله لاينظر الى صورنا وأشكالنا وانها ينظر الى

قلوبنا ، والمعيار الذي يعاملنا به الله هو معيار الايمان الذي وقر في قلب كل منا لافضل لعربي على أعجمي الا بالتقوى " كلكم لآدم وآدم من تراب " .

ورغم وجود هذه المساواة أمام الله ، الا أن كل انسان منا هو نفس مستقلة ، بل عالم بذاته ، رغم أننا جميعا خلقنا من نفس واحدة .

﴿ يَا ۚ أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رَجَالاً كَثِيرًا وَنسَاءً ﴾ [النساء: ١]

فان لكل انسان مناكيانه الخاص والمستقل ، كل انسان عبارة عن عالم كامل ومن قتل انسانا أو نفسا واحدة فكأنها قتل الناس جميعا ، ومن أحياها فكأنها أحيا الناس جميعا .

﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَاد فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢] الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢]

تلك هي فكرة المساواة الدينية ، وتلك هي قيمة الانسان وقيمة النفس الواحدة والاهتمام بكيانها المستقل من وجهة النظر الدينية . ولقد ناقش الفلاسفة أيضا فكرة المساواة بين البشر فيقول كانت " . ان الانسان لايمكن أن يكون أداة أو وسيلة لغرض آخر ، ذلك أن بني الانسان جميعا سواسية ، وأن الانسانية هي هدف في ذاتها ، ولايمكن أن يكون الانسان أداة أو وسيلة لشيء آخر على الاطلاق " ، هذا وينهج نفس النهج الفلاسفة الاشتراكيون على اختلاف مذاهبهم ، وذلك عن طريق محاولة القضاء على استغلال الانسان لأخيه الانسان بهدف تحقيق أكبر قدر من المصالح الشخصية .

لقد تغير مفهوم المساواة في ظل المجتمع العصري الصناعي وفي ظل سيادة السيطرة الرأسمالية على المجتمع . لقد أصبح مفهوم المساواة عند الرأسمالي يعني تساوى الآلات ، أي أن الانسان قد فقد الفروق الفردية ، وهذا يعني أن المميزات الخاصة والفروق الفردية قد اختفت بين بني الانسان . المساواة تعني في الوقت الحاضر اقامة التناسق والتماثل بين الناس وليس اقامة الوحدة بينهم . المساواة تعني

التناسق بين الصور المجردة للأفراد الذين سيقومون بنفس العمل أو بالأعمال المتشابهة ، والذين يرغبون في الحصول على نفس الأجر أو العائد من العمل ، والنذين يقرءون نفس الصحف ، ولديهم نفس المشاعر والميول ونفس الأفكار . وهنا يجب على الانسان أن ينظر بعين الحذر الى بعض النتائج التي ألفها الناس على أنها علامة مميزة على التقدم الذي حققه هذا النظام ، ولنأخذ على سبيل المثال وضع المرأة في المجتمع الغربي الذي يعتمد على مساواة المرأة بالرجل، ولكن يجب أن نكون على حذر ، وألا يخدعنا المظهر الايجابي الكاذب للاتجاه نحو مساواة المرأة بالرجل . . . لقد أصبحت المرأة مساوية للرجل في المجتمع الحديث لأن الفروق بينها وبين الرجل قد اختفت ، وهنا تم تطبيق المقولة الفلسفية التي تقول بأن " الروح والنفس لاتعرفان الجنس ". بصورة عامة لقد اختفت الفروق بين الجنسين ، ومع اختفاء الفروق بين الـذكر والأنثى اختفى الحب بين الرجل والمرأة ، فهـذا الحب بينهما يقوم أساسا على الاختلاف بينهما . لقد أصبح الرجال والنساء في المجتمع الحديث شيئا واحدا ، ولم يعد التساوي بينهما يقوم على أنهما قطبين مختلفين . ان المجتمع الغربي الحديث يسعى الى تحقيق المساواة المثالية التي تقوم على عدم اظهار الفروق الفردية ، لأن هذا المجتمع يحتاج الى الطاقة الانسانية المحايدة التي لاتفرق بين انسان وآخر ، والتي تدفع أبناء المجتمع كله الى الانتاج دون عقبة أو صعوبة ، والى أن يتبع كل منهم نفس التعليمات ، وأن يجد كل فرد في هذه التعليمات دليلا على أنه يفعل ماتمليه عليه رغباته هو . وكما يحدث بالنسبة للانتاج السلعى عند المطالبة بوضع مواصفات انتاجيه خاصة ، فان المجتمع يطالب بوضع معيار للبشر وهو مايطلق عليه معيار المساواة.

ان الاتحاد الذي يقوم بين أبناء المجتمع عن طريق التماثل والتناسق ، ليس اتحادا مركزا ولا قويا ، وانها هو هدوء نتج عن صب الانسان في قوالب سبق اعدادها ، مثل صناعة الأواني الفخارية أو غيرها من الصناعات التي أخذ صورا وقوالب معينة ، وتكون النتيجة أن هذا النوع من الاتحاد لايصلح بل ولايكفى لمساعدة الانسان على التغلب على الخوف والعزلة والانفصال . وما مظاهر الادمان

على الخمور وغيرها من المخدرات وارتفاع نسبة الانتحار الا دليل على فشل نظام التماثل هذا في المجتمع الأوربي الصناعي ، هذا اذا أخذنا في الاعتبار أيضا أن التوحد عن طريق التماثل لايتعدى المستوى الفكري والنظري ، فهو لايمس الجسم والروح والنفس ، ولذلك فغالبا ماتكون له آثار جانبية سلبية اذا ما قارناه بنوع التوحد الذي قام في المجتمعات البدائية عن طريق اقامة الطقوس الدينية .

ان التماثل في المجتمع الأوربي الغربي، والذي يجمع بين أفراد المجتمع على هيئة قطيع ليس له الا ميزة واحدة وهي ميزة الاستمرار دون تراخ أو توتر ، فالفرد في المجتمع يبدأ عملية التهاثل هذه ابتداء من سن الثالثة أو الرابعة ، ومنذ تلك البداية المبكرة لايفقد الانسان اتصاله المستمر مع القطيع . وإذا كانت عملية التماثل هذه هي الطريق المباح في المجتمع الغربي المعاصر للحد من حدة التوتر والقلق والخوف الناتج عن الانفصال والانعزال ، فانه يجب علينا أن نهتم بعامل آخر وهو طبيعة الحياة المعاصرة . يجب علينا أن نهتم بالأسلوب الروتيني للعمل والراحة . ان الانسان في كثير من مجالات الحياة الغربية العصرية الحديثة لم يعد أكثر من رقم ، ولذك فانه لم يعد في حاجمة الى مبادرات جديدة تنبع من ذاته ، حيث أن الادارة تملى عليه واجباته . وفي وقتنا الحاضر لم يعد الفارق كبيرا بين من يقفون في أعلى درجات السلم الوظيفي وبين من لايزالون يقفون على الأرض ، فالكل يؤدي واجباته التي يفرضها عليه نظام العمل ، وفقا للطريقة التي سبق تحديدها ووفقا لسرعة الانجاز التي يجب أن يتم العمل بمقتضاها والتي سبق تحديدها أيضا . حتى أن أحاسيس الفرد وانفعالاته أصبحت تصدر عنه بطريقة مرسومة . ابداء السرور والبهجة ، ابداء التسامح والرضا ، وتحمل المسئولية ، والطموح ، والقدرة على مواجهة كل المواقف بلا صعوبات ولاعقبات ، حتى التسلية واللهو قد سبق تحديدها ، سواء بطريقة مباشرة أو بطريقة غير مباشرة . والكتب التي تصدر عن دور النشر ونوادي الكتب والأفلام التي تعرض في دور السينها ، والمسرحيات ، يتم اختيارها بطريقة محددة يتدخل فيها ممولى الدعاية والاعلانات ، كما أن الهدف الأساسي من برامج التسلية المختلفة - وهي عملية تأثير مستمر مسلطة على جميع أفراد المجتمع - هو الوصول الى خلق التماثل بينهم ، رحلة بالسيارة في يوم العطلة لمن يمتلك السيارة ، وقضاء الساعات الطوال أمام الشاشة الصغيرة لمشاهدة مباريات كرة القدم ، أو قضاء الساعات بجانب جهاز الراديو لسماع الأغاني والتمثيليات ، أو الجلوس على مقهى لشرب الشاي والتدخين ولعب الطاولة أو الكوتشينة ، أو تبادل الزيارات بين الأسر وبعضها . اننا نلاحظ ببساطة أن حياة الانسان منذ ميلاده حتى موته من أول أيام الأسبوع وحتى اليوم الأخير ، من الصباح حتى المساء ، قد سبق قولبتها وصياغتها . اذن كيف يستطيع انسان ما ، ساقه الحظ الى الوقوع في هذه المصيدة أن يحتفظ في ذاكرت بعد ذلك بأنه انسان ؟ وبأنه فرد متميز بصفاته وطبائعه الخاصة ؟ وبأنه خلوق حصل على فرصة الحياة بها فيها من آمال وأحالام ، وبها فيها من آلام وأحزان ، وبها فيها من مصاعب ومخاوف ، ومن تشوق الى الحب ؟ .

هناك طريق آخر يمكن أن يسلكه الانسان ليحقق الوحدة والتناسق ، هذا الطريق هو طريق العمل الإبداعي ، وقد يكون صاحب هذا العمل فنانا أو عاملا يدويا بسيطاً . ففي كل عمل إبداعي يتوحد الانسان المبدع مع الأدوات التي يستخدمها في عمله المبدع ، سواء كان نجارا يصنع كرسيا ، أو صائغا يشكل أحد قطع المجوهرات ، أو فلاحا يزرع أرضه ويرعى زرعه ، أو رساما يرسم احدى لوحاته . في كل أنواع العمل الابداعي الخلاق يتوحد العامل مع العدد والأدوات التي يستخدمها ويتعامل معها ، ويتوحد الانسان مع العالم كله في عملية الإبداع التي يستخدمها ويتعامل معها ، ويتوحد الانسان مع العالم كله في عملية الإبداع للحصول الى الهدف . هذا التوحد ينطبق على العمل الانتاجي فقط ، أي على العمل الذي يخطط له كل انسان بنفسه وينفذه بنفسه ، ويرى ثهار عمله ماثله أمام عينيه . أما في نظام العمل الحديث في المصانع والشركات ودواوين الحكومة وغيرها من مراكز العمل ، حيث نجد أن العامل والموظف يعملان بطريقة نختلفة تماما ، فعلى العامل أن يضبط حركاته وفقا للسرعة التي تعمل وتدور بها الآلة التي يعمل من مراكز العمل بحمية العمل المطلوب للادارة أو الهيئة التي يعمل بها ، والموظف يرتبط بكمية العمل المطلوب للادارة أو الهيئة التي يعمل بها ، والمدرس يرتبط بضرورة الانتهاء من تدريس مقرر معين ليس من وضعه ولادخل له والمدرس يرتبط بضرورة الانتهاء من تدريس مقرر معين ليس من وضعه ولادخل له والمدرس يرتبط بضرورة الانتهاء من تدريس مقرر معين ليس من وضعه ولادخل له والمدرس يرتبط بضرورة الانتهاء من تدريس مقرر معين ليس من وضعه ولادخل له . . مثل هولاء الناس جميعا لاتوجد أمامهم أية فرصة ليمرُوا بخبرة التوحد مع

أدوات العمل ومع العالم ، أو حتى مع العمل الذي يقوم به كل منهم . العامل في هذه الحالة ماهو الا جزء من الآلة التي يعمل عليها ، أو جزء في المنظمة البيروقراطية التي يدور في فلكها . ولقد وصل مثل هؤلاء الناس الى مرحلة لم يعد الواحد منهم يشعر بذاته الحقيقية . وفي نهاية المطاف وبعد محاولات لا نهائية للتوافق مع ظروف العمل ، لايصل هذا الانسان الى التوحد الحقيقي .

ان التوحد الذي ينتج من خلال العمل الابداعي المنتج ، ليس توحدا بين إنسان وانسان ، انه توحد بين الإنسان وعدده وأدواته أو بين الانسان وعمله . والتوحد الذي يحصل عليه الانسان من خلال القيام بالطقوس الدينية ، إن هو الا توحد عابر ينتهي مفعوله بعد فترة قصيرة من الزمن . والتوحد الناتج عن طريق عملية التماثل والتناسق بين أفراد المجتمع ، وعن طريق عملية التوافق والتكيف مع الآخرين ان هو الا توحد مصطنع وغير حقيقي .

وهنا نصل الى الاجابة الحقيقية الكاملة على السؤال الدي طرحناه منذ البداية . ان الانسان يستطيع أن يتغلب على احساسه بالعزلة والغربة عن طريق التوحد الذي يقوم بينه وبين شخص آخر ، ذلك التوحد الذي يكمن في الحب .

أن المطلب الأساسي الذي يسعى الانسان جاهدا في تحقيقه ، هو الوصول الى اقامة الوحدة بين بني الانسان ، وما يجعل العنصر البشري متماسكا هو الرباط الأسري والعائلي . . هو الأسرة وهو المجتمع . وعدم القدرة على تحقيق هذا المطلب يعني أن يصاب الانسان بالجنون ، أو أن يقضى الانسان على نفسه بإبادة ذاته وابادة الآخرين ، وبدون الحب لن يكون بامكان البشرية أن تبقى ليوم واحد .

اذا أردنا أن نسمى الوحدة الانسانية بين البشر حبّا ، فاننا سنواجه بصعوبة حقيقية ، فالوحدة يمكن أن تقام بأساليب مختلفة . والفروق بين الطرق والأساليب المختلفة لاقامة الوحدة ليست أقل في أهميتها من أهمية أنواع الحب المختلفة . هل بامكاننا اذن أن نطلق على كل طرق الوصول الى اقامة الوحدة الانسانية حبا ؟ أم هل أن كلمة «الحب» لايمكن اطلاقها الاعلى نمط خاص من الوحدة قد سبق

التعارف عليه ووضح في الديانات السهاوية الكبرى ، وكذلك في الفلسفات التي ظهرت عبر السنين من قديم الزمن سواء كان ذلك في الشرق أو في الغرب ؟

وكها هو الحال في كل الصعوبات السيانية «أي مشكلة صعوبة تحديد المعنى» فان الاجابة على هذا السؤال يمكن أن تكون اجابة اختيارية تخضع لرغبة الانسان . ومن المهم منذ البداية أن نعرف تماما ماهو نوع الاتحاد الذي نعنيه عندما نتحدث عن الحب ، هل نعني بحديثنا عن الحب ، ذلك الحب الذي يمكن أن يكون اجابة كاملة على مشكلة الوجود كله ؟ أم نعني بالحب تلك الصيغة غير الكاملة وغير الناضجة ، والتي تعني بوضوح صور التعايش البيولوجي المختلفة ، والتي يمكن أن نطلق عليها أيضا اسم الاتحاد البيولوجي أو الاتحاد العضوي ؟

ان الحب في رأينا هو ذلك الحب الذي يمكن أن يكون اجابة على مشكلة الوجود الانساني وهذا ماسنعرضه بالتفصيل ، ومع ذلك فسنبدأ الحديث هنا عن الحب الناقص والارتباط البيولوجي العضوي .

التعايش في صورة اتحاد عضوي له صورته البيولوجية في علاقة الأم الحامل بالجنين الذي تحمله . انهما شخصان ، وهما في نفس الوقت شخص واحد ، انهما يعيشان معا ، ويحتاج كل منهما للآخر . الجنين ماهو الا جزء من الأم ، وهو يتلقى منها كل ما يحتاجه في نموه ، أما الأم فيمكن تشبيهها بأنها عالم ذلك الجنين ، أنها تغذي جنينها وتحميه ، والجنين يـؤثر في حياتها في نفس الوقت بما يحدث فيها من تغيرات أثناء شهور الحمل .

الشكل السلبي للتعايش والاتحاد البيولوجي العضوي هو شكل الخضوع ، أو هو شكل المسابي للتعايش والاتحاد البيولوجي العضوي هو شكل الماروخية) (الحضوع والتلذذ بالألم) اذا استخدمنا المصطلح الاكلينيكي في التحليل النفسي . والانسان المازوخي يهرب من الشعور القاسي بالعزلة والانفصال عن طريق جعل نفسه جزءا أو عضواً من شخص آخر ، وعلى الشخص الآخر أن يقود زمامه ويوجهه ويحميه . والشخص الآخر يعني للانسان المازوخي الروح والحياة ، وبدونه لايستطيع هو أن يواصل الحياة .

ان خضوع الشخص المازوخي يزداد تدريجيا ، وفي نفس الوقت تزداد قوة الشخص السخص السخص المازوخي ، (ويعسرف في التحليل النفسي باسم الشخص السادي ) لدى هذا الانسان المازوخي نفسه ، كما لو كان هذا الانسان هو السيد أو الإله ، «انه كل شيء ، وأنا بالنسبة له لا شيء» انني فقط جزء منه ، وبالتالي فانني جزء من حجمه وجزء من قوته ، وجزء من شعوره بالأمان » الانسان المازوخي لايستطيع أن يتخذ قرارا بنفسه ، انه لايستطيع أن يقوم بمغامرة ، أنه لايقوى على العزلة ولا على الانفراد ، انه انسان دائم التعلق بانسان آخر ، وليس له استقلال خاص . انه انسان غير ناضح ، انه لم يولد تماما .

وإذا كانت الكتب السهاوية تطلق اسم الصنم على الموضوع الذي يعبد ويقدس من دون الله ، فإن ميكانزمات تأليه من ليس الها تكمن في علاقات الحب المازوخي ، أي أن الحب المازوخي يقوم على تأليه الأصنام . وقد تختلط المازوخية بالرغبة الجنسية كرغبة بيولوجية ، وفي هذه الحالة لايكون خضوع الشخص المازوخي خضوع اخياليا فقط ، وإنها هو خضوع كامل يشترك فيه الجسم كله على المستوى البيولوجي ، وإذا كانت هذه الصورة المازوخية هي السائدة والشائعة تحت هذا الاسم فإن هناك أشكالا مازوخية أخرى قد لانتبه إلى أنها صورا مازوخية مثل الخضوع لتصريفات القدر ، والخضوع للمرض ، والخضوع لتأثير الإلقاعات الموسيقية ، والخضوع لتأثير الطقوس الدينية ، وادمان المخدرات أو الخمور ، وغيرها من حالات التشوق والوجد . وفي كل هذه الحالات يفقد الانسان المازوخي وغيرها من نفسه أداه الانسان آخر ، أو لشيء آخر ، ومايترتب على ذلك هو أن هذا الانسان يتخلى عن واجبه الأساسي في مواجهه مشكلات حياته بنفسه وفي حل هذه المشكلات في حرية كاملة .

أما الشكل الايجابي للتوحد البيولوجي العضوي ، فهو السيطرة والتحكم في الآخرين ، وهو مايسمى في علم النفس بالسادية (السادية في مقابل المازوخية ) . والانسان السادي يريد التغلب على شعوره بالوحدة والعزلة وذلك عن طريق محاولة جعل الآخرين جزءًا أو عضوا منه أو من ذاته . انه ينفخ ذاته ويزيد من حجم

نفسه عن طريق ضم أو الاستحراز على عدد من الأشخاص الذين يسبحون بحمده . والانسان السادي شخص مرتبط ومتعلق بالشخص المازوخي الذي يقدسه ، بنفس الدرجة التي يرتبط بها الشخص المازوخي بسيده المقدس أو بصنمه المعبود ، ولايستطيع أحدهما أن يعيش بعيدا عن الآخر أو بغير ذلك الآخر . أما الفرق بين الانسان السادي والانسان المازوخي فيكمن في أن الشخص السادي يصدر الأوامر ويستغل ويؤذي ويتعالى ، أما الشخص المازوخي فانه يتلقى الاوامر ويُستغل ويُؤذي، ويُتعالى عليه من الشخص السادي . واذا نظرنا الى الأمور نظرة واقعية سنجد أن الاختلاف بين الشخص السادي والشخص المازوخي ان هو الا اختلاف في درجة الاصابة المرضية لدى كل منها ، وإذا تفحصنا الفرق بينها فسنجد أن الاختلاف بينهم اليس اختلاف كبيراً بدرجة تفوق مايوجد بينهما من تشابه، فكل منهم يعيش بلا ذات مستقلة . وعندما ندرك هذا فاننا لانفاجاً عندما تصدر استجابة مازوخية عن الانسان السادي في علاقته بانسان ما ، وأن تصدر عن نفس هذا الشخص استجابة سادية في علاقته بشخص آخر ، أي أن يكون نفس الشخص مازوخيا في موقف من المواقف وساديا في موقف آخر مع شخص آخر (انظر مثلا الى السلم الوظيفي الاداري ستجد أن كل رئيس مصلحة يهارس ساديته على مرؤسيه وفي نفس الوقت يهارس مازوخيته مع رؤسائه ) .

وفي الطرف المقابل للتعايش والتوحد البيولوجي العضوي يوجد الحب الناضج والحب الناضج يعنى التوحد تحت شروط المحافظة على ذات الفرد وعلى استقلاله والمحافظة على فرديته . ان هذا النوع من الحب الانساني ان هو الاعبارة عن طاقة نشطة وفعالة تخترق الأسوار والحواجز التي تقف حائلا بين الانسان والانسان وهو الطاقة التي تعيد توحد هذا الانسان مع الآخرين . بالحب يتغلب الانسان على شعوره بالعزلة والغربة والانفصال ، ويسمح له بأن يكون انسانا محلصا وأمينا مع نفسه ومع ذاته ، وفي أن يحتفظ بذاته متميزة مستقلة . بالحب يمكن أن يتحول شخصان الى شخص واحد ، ولكنها يظلان في نفس الوقت شخصان مستقلان .

عندما نقول بأن الحب نشاط فعال فاننا نواجه بصعوبة توضيح معنى النشاط

الفعال . ويعنى النشاط الفعال في اللغة نوع من التعامل يستخدم فيه الانسان طاقته هادفا الى تغيير الموقف الذي يوجد فيه هذا الانسان ، أي أنه نشاط هادف . وبالتالي فبالامكان أن نطلق على انسان ما أنه انسان نشيط أو انسان قادر على التحرك . اذا كان هذا الانسان يهارس أي عمل من الأعمال ، يعمل في المصنع أو في التجارة أو يدرس الطب أو الهندسة أو يزرع حقله ، المهم هذه كلها أنشطة عامة يستطيع الانسان منها أن يصل الى هدف معين ، ويجب أن نلاحظ هنا أننا لم نشر الى مصدر النشاط .

ولنأخذ على سبيل المثال شخصا ما ، كان يعاني من عدم الشعور بالأمن ، وبعدم الثقة بالنفس ، ومن الشعور بالعزلة والانفصال . قد يتحول هذا الشخص الى صاحب عمل ، أو الى انسان طيب متسامح ، أوالى صاحب مال أو تجارة . في مثل هذه الحالات ، قد يكون الانسان عبداً الشهوة من شهواته ، دفعته آلامه ومعاناته الى هذا العمل دفعا ، فلم يكن بامكانه أن يختار شيئا آخرا ، وهنا نجد أن نشاطه ماهو في حقيقته الاسلبية ، لأنه لم يختر هذا النشاط بارادته الكاملة . انه شخص معذب يقع تحت ضغط المعاناة ، ولكنه ليس بتاجر ، لأن عمله فرض عليه فرضا ، انه شخص يعاني ولايتاجر .

ومن ناحية أخرى قد يبدو لنا ذلك الشخص المستغرق في تفكيره وتأمله ، قد دون أن يقوم بفعل شيء سوى التأمل والتفكير في نفسه وفي توحده مع العالم ، قد يبدو لنا مثل هذا الشخص على أنه شخص سلبي لأنه لايفعل شيئا . ولكن حقيقة الأمر أن هذا الشخص قد وصل بتأمله وفكره الى أعلى درجات النشاط الروحي ، ذلك النشاط الذي لايحدث الا اذا توفرت للانسان الحرية النفسية والاستقلال . يعني المفهوم الحديث للنشاط والفعالية ، استخدام الطاقة في الوصول الى أهداف خارجية ظاهرة ، أما المفهوم الآخر للنشاط والفعالية فيعنى استخدام قوى الانسان وطاقة الذاتية الداخلية ، مع عدم الالتزام بضرورة الوصول الى هدف خارجي ظاهر . وقد صاغ «سببنوزا» هذا المفهوم بطريقة أكثر وضوحا ، فهو يميز بين الأدوار السلبية وبين الأدوار الايجابية ، كما يميز بين الفعل والميل الى الفعل . فعندما يكون السلبية وبين الأدوار الايجابية ، كما يميز بين الفعل والميل الى الفعل . فعندما يكون

للانسان دور ايجابي في علاقته بالآخرين فانه يكون انسانا حرا ، كما أنه يكون هو سيد الموقف . أما اذا كان دور الانسان في موقف ما دورا سلبيا ، فانه يكون مدفوعا بدوافع لاشعورية لايعرفها هو نفسه ، فهو انسان مغلوب على أمره .

وهكذا يصل سيبنوزا الى التأكيد على أن الفضيلة هي أن يكون الانسان هو سيد نفسه . ان الحسد والغيرة والطموح وكل أنواع الجشع والطمع هي جميعها شهوات الانسان ، وشهوات الانسان هذه هي أسباب تعاسته وشقائه . أما الحب فانه على العكس من ذلك فقد تخطى الميل الى حيز الفعل ، الحب هو محاولة لمارسة القدرة والارادة الانسانية والتي لايمكن ممارستها الا اذا كان الانسان حرا ، ولايمكن أن يكون الحب في وقت مانتيجة لمارسة ضغط أو إجبار . الحب نشاط ايجابي وليس دورا سلبيا ، الحب بالدرجة الأولى هو القدرة على العطاء وليس الرغبة في الأخذ .

ولكن ماهو العطاء ؟ قد تكون الإجابة على هذا السؤال ليست إجابة بسيطة وليست اجابة واضحة ، وهذه هي الحقيقة ، فالذي يؤدي الى عدم البساطة والموضوح هو الفهم الخاطىء للعطاء على أنه القيام بالواجبات المفروضة على الانسان بهدف الحصول على شيء ما ، كما قد يقصد بالعطاء التضحية بشيء ما . والشخص الذي لم ترتفع به نفسه عن مستوى الأخذ فقط ، والاستغلال والطمع والجشع ، ان هو الا شخص لايستطيع أن يمر بخبرة العطاء الا من خلال نفسه وطمعه . هذا النمط من الشخصية قد يكون مستعدا للعطاء ، ولكن على شرط أن يحصل على المقابل بمعنى آخر انه شخص مستعد لتبادل المنفعة ، أما أن يعطى ولا يأخذ فان هذا يعنى بالنسبة له تضليل وخداع . والأشخاص ذوي الشخصيات ولا يأخذ فان هذا يعنى بالنسبة له تضليل وخداع . والأشخاص دوي الشخصيات ماسيستولى على هتلكاتهم الخاصة ، ومثل هؤلاء الأشخاص لن تكون لديهم القدرة على العطاء . والبعض الآخر من الناس يجعل من العطاء فضيلة وذلك في اطار التضحية والبذل . هؤلاء الناس يعتقدون أنه من الواجب على الانسان أن يعطي ، ولأن العطاء في مفهوم فضيلة التضحية ، فانهم يرون أن العطاء خير من الأخذ

(اليد العليا خير من اليد السفلى) ، وهذا يعني أيضا بالنسبة لهم بأنه من الأفضل للانسان أن يفرح عندما يعطى بدلا من أن يجزن ويعاني لفقدان ماأعطى .

أما بالنسبة للانسان الناضجة شخصيته فنجد أن للعطاء عنده معنى آخر . . العطاء بالنسبة للانسان صاحب الشخصية المنتجة الناضجة يمثل أعلى درجات القوة ، وكأن لسان حاله يقول : « في اطار العطاء فقط أشعر بقوي ، وبأنني أمتلك شيئا ، وبأنني قادر . هذه الخبرة الحية الممتلئة بالنشاط والقوة تملؤ نفسي بالسعادة . في هذا الموقف (موقف العطاء) أشعر بنفسي انسانا مليئا بالنشاط والطاقة والحيوية والسعادة . العطاء يدخل على نفسي السعادة أكثر مما يفعل الأخذ ، ليس لأن العطاء بالنسبة لي يعنى تضحية بشيء ما ، ولكن لأنني في داخل اطار العطاء ومفهومه أشعر بأنني قادر على التعبير عن طاقتي وحيويتي كانسان » .

وليس من الصعب علينا معرفة وادراك مدى صحة هذا الأساس اللذي يقوم عليه العطاء ، اذا طبقنا مفهوم العطاء هذا في مجالات مختلفة . وأبسط مشال للتدليل على ذلك نجده في مجال اشباع الغريزة الجنسية بالفعل الجنسي ، حيث نجد أن أعلى درجات الوظيفة الجنسية عند الرجل تكمن في العطاء ، انه يعطى نفسه ويعطى عضوه التناسلي للمرأة ، وعندما يصل إلى درجة الاشباع فانه يعطيها سائله المنوي ، ولايستطيع الرجل أن يمتنع عن هذا العطاء ، وذلك اذا كان الرجل قادرا جنسيا ، واذا لم يستطع الرجل أن يعطى فان هـذا يدل على أنه عاجز جنسيا ، وبالنسبة للمرأة فان هذه العملية لاتختلف كثيرا عن الحال عند الرجل ، الا أنها أكثر تعقيدا ، فهي تعطي نفسها للرجل ، انها تفتح لـ أبواب أنوثتها لينفذ منها الى داخلها ، أي أن المرأة وهي تأخذ تقوم أيضا بالعطاء . وإذا كانت المرأة غير قادرة على العطاء بهذه الصورة ، وعندما تأخذ فقط ولاتستطيع العطاء فانها تكون امرأة عاجزة جنسيا ، ومصابة بالبرود الجنسي . وعند المرأة تتكرر أيضا عملية العطاء في وظيفتها كأم ، انها تعطى جنينها الذي ينمو بين أحشائها كل مايحتاجه من جسمها هي ، وبعد ولادته تغذيه بلبنها ، وتعطيه الدفء من جسمها وهـ و في أحضانها . ان عدم القدرة على العطاء بالنسبة للمرأة الأم ، يعتبر منكرا وشيئا محزنا يستنكره كل من يسمع به .

وفي مجال المادة يدل العطاء على الغنى ، فليس الغنى أن يمتلك الانسان الكثير ، ولكن الغنى يعنى كثرة العطاء . أما الانسان البخيل الذي يخاف من العطاء ، لأنه يخشى الخسارة التي تلحق به عندما يعطى ، ولذلك يبخل بالعطاء ، ان هو الا انسان فقير ، وإذا نظرنا إلى هذا الانسان نظرة سيكول وجية فسنجد أنه انسان يعاني من الفقر النفسي والروحي ، مهم كان هذا الشخص يملك من أموال قد تكون طائلة . فقط الانسان القادر على العطاء هو الانسان الغني ، انبه يشعر بنفسه ويخبرها ، ويشعر في قرارة نفسه بأنه انسان قادر على أن يعطى الآخرين حتى ولو كان العطاء كلمة طيبة . وإذا كان فاقد الشيء لايعطيه ، فإن الانسان الذي لايملك ، أو الانسان الذي لايملك الامايقيم به ضرورات حياته ، هو انسان لايقدر على أن يشبع في نفسه الرغبة في العطاء المادي . ولكننا نتعلم من خبراتنا اليومية في الحياة ان المستوى الذي يعتقد شخص ما أنه هو الحد الأدنى لمستوى معيشته وحاجاته الضرورية ، انها يرتبط بنمط شخصية هذا الانسان ذاته ، وكذلك بقدر مايمتلكه هذا الانسان بالفعل . لقد أصبح من المعروف لنا جميعا أن الانسان الفقير يتمتع بقدرة أكبر من الانسان الغنى على الاستعداد للعطاء ، ومع ذلك فان حدود عطاء الانسان الفقير قد تضيق وتضيق حتى يصبح العطاء المادي مستحيلا بالنسبة لهذا الانسان ، واستحالة العطاء هذه تجعل مثل هذا الانسان يشعر بالنقص، لابسبب المعاناة التي يرزح تحتها هذا الانسان في حياته ، ولكن بالدرجة الأولى لأن الفقر يسلبه الاحساس بنعمة العطاء والسعادة التي يشعر بها عندما يعطى ، ويحث الدين الاسلامي على العطاء ، يقول الرسول على " داوو امرضكم بالصدقة " تصدقوا ولو بشق غرة " " الكلمة الطيبة صدقة " وفي القرآن الكريم ، ﴿ قُولٌ مَّعْرُوفٌ وَمَغْفَرَةٌ جَيْرٌ مِّن صَدَقَة يَتَّبُعُهَا أَذًى وَاللَّهُ عَنيٌّ حَليمٌ ﴾ [ البقره : ٢٦٣] ويربط الدين الاسلام بين العطاء والايمان في قول على ﴿ الَّذِينَ يُؤْمنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقيمُونَ الصَّلاةَ وَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴾ [البقره ٣].

ان أهم مجالات العطاء لاتكمن فقط في الجانب المادي من الحياة ، ولكنها تكمن بالدرجة الأولى ، وبصفة خاصة في المجال الانساني . ماذا يستطيع أن

يعطي انسان ماانسانا آخر ؟ انه يعطى من نفسه هو ، يعطى من أغلى مايملك لأنه يعطى من حياته ومن نفسه . وهذا لايعنى بالضرورة أن يضحي الانسان بحياته من أجل الآخرين ، ولكن يعنى إنه يعطى من حياته ومن وقته ومن كل ماهو حي فيه . إنه يعطى من سعادته ، ومن اهتمامه ، ومن فهمه وتفهمه ومن علمه ومعرفته ومن شرفه ومن أخلاقه حتى ومن حزنه ، وباختصار انه يعطى من كل مايملك ، ومن كل نبض الحياة فيه . ولأنه يعطى الآخرين من حياته ومن نفسه ، فانه يشرى الآخرين ، ويرفع فيهم نسبة الاحساس بالحياة ، ومن خلال هذا العطاء يرفع نسبة الاحساس بالحياة أن يعود عليه ثهار العطاء ، ان الحصول على المقابل ، ولكنه لايستطيع أن يتجنب أن يعود عليه ثهار العطاء ، ان العطاء لايعنى حرمان الآخرين أيضا من فرصة العطاء ، انه يترك للجميع الفرصة لكي يشعروا بالسعادة التي يولدها العطاء ، وهذه السعادة تمثل دفعة جديدة للحياة ، ففي فعل بالسعادة التي يولدها العطاء ، حيث يشعر كلا الشخصين الذي أعطى والذي أخذ بالامتنان والشكر لميلاد الحياة في كل منها .

اذا عدنا بهذه الفلسفة الى ميدان الحب فسنجد أن العجز في هذا الميدان انها يعنى عدم القدرة على الحب . اذا كان القانون الالهى للحياة الانسانية يقضى بأن العين بالعين والسن بالسن ، فان الانسان لايستطيع الا أن يعطى حبا في مقابل العين بالعين والسن بالحب ، والثقة مقابل الثقة ، أي أن الثقة بالثقة الخ . اذا أردت أن تتذوق الفن فعليك ان لم تكن فنانا أن تكون على علم بمبادىء الفن ، واذا أردت أن تؤثر في الآخرين ، عليك أن تكون إنسانا جذابا ومثيرا قادرا فعلا على التأثير في الآخرين . يجب أن تكون علاقتك بالأفراد الآخرين في المجتمع ، وبالطبيعة والكون ، نابعة من ذاتك ومعبرة عن نفسك وعن رغباتك الحقيقية ، وبالطبيعة والكون ، نابعة من ذاتك ومعبرة عن نفسك وعن رغباتك الحقيقية ، وأن تكون معبرة عن شخصيتك المتفردة المتميزة . ولاشك أنك عندما تحب دون أن تكون النتيجة حبا بحب أي دون الحصول على حب في مقابل حبك ، وعندما لايستطيع حبك لانسان ما أن يجعل هذا الانسان أيضا يجبك ، وعندما لاتستطيع

في علاقاتك بالآخرين وتعاملك معهم أن تجعل من نفسك انسانا محبوبا من خلال تعبيراتك الانسانية الحية ، فان هذا يعنى بلاشك أن حبك حب بلا قوة وبلا تأثير، انه ليس حبا ولكنه وصمة وخذلان . فالحب لايعنى كها سبق القول القدرة على العطاء فقط ، ولكنه يعنى أيضا القدرة على الأخذ ، هذا القانون ليس قانونا خاصا بالحب وحده ، ولكنه قانون ينطبق على جميع مجالات الحياة . فالمدرس يتعلم من تلاميذه وهو يدرس لهم ، والممثل يحصل على حماس مشاهديه له أثناء التمثيل وعلى تشجيعهم له ، ولاعب كرة القدم يحصل من جمهوره على الحماس الذي يرفع روحه المعنوية ، وكذلك المعالج النفسي يكتسب الصحة من علاجه لمرضاه ، ذلك أن المعانون الذي يحكم تصرفات الانسان يقوم على أن الانسان لايقيم علاقاته مع الآخرين بوصفهم موضوعات أو أشياء ، ولكن على أنهم بشر مثله يقوم بينهم التأثير والتأثر والتفاعل المشترك ، وبالتالي تكون العلاقات بينه وبين الآخرين على التأثير والتأثر والتفاعل المشترك ، وبالتالي تكون العلاقات بينه وبين الآخرين على المتات حقيقية وخلاقة .

ترتبط قدرة الانسان على الحب باعتباره قدرة على العطاء ارتباطا وثيقا بدرجة نمس و شخصيت ، اذ تتطلب القدرة على الحب درجة من النضج حتى يتمكن الانسان من تأصيل انتاجه ، وهنا على الانسان أن يكون قد تخطى مرحلة النرجسية والأنانية والرغبة في استغلال الآخرين ، وأن يكون قد اهتدى الى منبع قوته الانسانية الحقيقية في ذاته هو ، وكذلك يكون قد اهتدى الى وجود الرغبة الانسانية الأصيلة في الوصول الى أهدافه معتمدا على نفسه وعلى قوته الذاتية . واذا لم تتوفر هذه الصفات والشروط فان الانسان يقع ضحية للخوف وعدم الثقة حتى في نفسه وهذا بدوره يؤدي الى الخوف من الحب .

يتميز الحب الايجابي النشط بالعطاء كما قلنا ، كما أنه يشتمل على عناصر أساسية توجد بصفة عامة في كل أشكال الحب وهذه العناصر هي : الاهتمام والرعاية والوحمة والقدرة على تحمل المسئولية ، والاحترام ، والمعرفة .

اذا نظرنا الى الاهتمام والرعاية والرحمة كعنصر من عناصر الحب ، فاننا سنجدها بأوضح صورة لها في حالة الأم التي تحب طفلها . اذا أهملت الأم في رعاية

طفلها فامتنعت مثلا عن ارضاعه أو تنظيفه ، والاهتهام براحته ، فانه لايمكن القول بأن هذه الأم تحب طفلها . على النقيض من ذلك نجد الأم التي تهتم بطفلها وتسهر على راحته ، أما محبة لطفلها . ولايختلف الحب عن ذلك في حالة حب الحيوان أو النبات أو الزهور . اذا حكت لنا سيدة ما أنها تحب الزهور ، ثم تبين لنا بعد ذلك أنها تنسى أن تروى زهورها وترعاها ، فاننا سوف لانعتقد بعد ذلك في قولها بأنها تحب الزهور . الحب هنا ان هو الا رعاية نشطة وفعالة لحياة من نحب والاهتهام به والعمل على تنميته . واذا لم توجد الرعاية النشطة ، فان كل مايبد ولنا من انفعال وعاطفة على أنه حب ، لن يكون حبا حقيقيا . وجوهر الحب الحقيقي يعتمد على العمل والرعاية لمن نحب ، وأن الحب والعمل لاينفصلان عن بعضهها ، فالانسان يحب الهدف الذي يعمل من أجله وفي نفس الوقت نجد أن الانسان يعمل من أجل مايجب ومن أجل من يجب .

يوضح لنا الدين الاسلامي هذا العنصر من عناصر الحب توضيحا جميلا في قصة النبي محمد على مع قومه ، لقد حاربوه وآخرجوه وعذبوه ولكنه لم يحتى عليهم ولم يغضب ، بل كان يدعو الله لهم بالهداية فكان يقول: «اللهم اهد قومي فانهم لايعلمون» لقد كان يحب قومه ويهتم بهم ويخاف عليهم من العذاب ولذلك فانه لم يتخل عن الرسالة وعن الدعوة ، وحين دخل مكة فاتحا منتصرا ، ، ووقف القوم ينتظرون ماذا سيفعل محمد بهم ، اذا به يناديهم : "يامعشر قريش ، ماذا تظنون أني فاعل بكم ؟ قالوا خيرا أخ كريم وابن أخ كريم ، قال أقول لكم كها قال أخي يوسف لاخوته ، لاتثريب عليكم اليوم ، اذهبوا فأنتم الطلقاء " ويؤكد القرآن يوسف لاخوته ، لاتثريب عليكم اليوم ، اذهبوا فأنتم الطلقاء " ويؤكد القرآن الكريم ذلك حين يقول ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بالمُوْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحيمٌ هَمَاكُونُ التوبة: ١٢٨].

ان الحديث عن الاهتهام والرعاية والرحمة كعنصر من عناصر الحب يقودنا الى بعد جديد أو عنصر جديد وهو القدرة على تحمل المسئولية . ولكن ماذا نفهم اليوم تحت مفهوم تحمل المسئولية ؟ ان الكثيرين يفهمون تحت هذا المفهوم أداء الواجب المفروض عليهم ، والذي سيسألون عنه أمام من يهمه هذا العمل . ولكن هذا فهم

خاطىء للمسئولية ، فالمسئولية في معناها الحقيقي تعنى حرية الانسان الكاملة في التعامل مع الآخرين ، واحساس الانسان بالمسئولية هو الذي يحدد نوع رغباته الظاهرة والباطنة . أن يكون الانسان مسئولا يعنى أن يكون هذا الانسان قادرا على الاجابة ومستعدا لها ، لقد كان الرسول على يشعر بأنه مسئول عن قومه ، في الوقت الذي كان بامكانه أن يتخلى عنهم وعن مسئوليته تجاههم ، ويلجأ الى استمطار لعنة السهاء عليهم كها فعل نوج مع قومه . الانسان الذي يحب أخاه يشعر بأنه مسئول عن حياة هذا الأخ ، فحياة أخيه لاتهم أخاه فقط ولكنها تهمه أيضا ، انه يشعر بأنه مسئول عنه كانسان بنفس الدرجة التي يشعر بها أنه مسئول عن نفسه . هذا الاحساس بالمسئولية نجده أيضا في رعاية الأم لطفلها ، والتي تنصب على اهتهام الأم بجسم الطفل واشباع حاجاته ، أما في حالة الحب بين الكبار الناضجين ، فان الاهتهام ينصب بالدرجة الأولى على اشباع الحاجات النفسية لكل منهها .

قد يكون من السهل تعلم فن الاحساس بالمسئولية واتقانه اذا قلنا بعدم وجود العنصر الثالث في الحب وهو عنصر الاحترام . والاحترام لايعنى القلق أو الخوف من الآخرين ، وإنها يعنى القدرة على رؤية الانسان وتقبله كها هو ، أي بالصورة التي هو عليها ، والاعتراف بفرديته وبتميزه وبقدراته . ويعنى الاحترام أيضا العمل المتواصل على مساعدة الآخرين على النهاء ، ومساعدتهم على الاندماج بسهولة في المجتمع . وفي نفس الوقت فان الاحترام لايعنى استغلال الآخرين بأي حال من الاحوال . فاذا كنت أحب انساناً ما ، فانه يهمني بالدرجة الأولى أن يهتم هذا الانسان بمصالحه وبواجباته ، وبالعمل الدائب على تنمية شخصيته ، وعلى الاندماج في المجتمع ، بدلا من أن يهتم بمصالحي أنا والعمل على خدمتي . انني عندما أحب انسانا فأنني أشعر بأنني متوحد معه بصورته الحقيقية ، وليس بصورته وليس بالصورة التي ينبغي أن يكون عليها ، أي بصورته الحقيقية ، وليس بصورته الخيالية أو المثالية . ومن الواضح أن الاحترام سيكون مكنا بيننا فقط عندما يتمتع الموره دون حاجة إلى مساندة ومساعدة الآخرين له ، أي دون أن نكون كلانا أو أيا منا تحت ضغط من أحد أو تحت رحة انسان آخر قد يسعى لاستغلالنا .

وخلاصة القول أنه لايمكن أن يكون هناك احترام متبادل بين الناس الا اذا تمتعوا جميعا بالحرية ، ويقول المثل الفرنسي ان الحب هو طفل الحرية ، وليس ابنا للعبودية والاستغلال بأية حالة من الأحوال .

انه من الممكن فقط أن يحترم انسان ما انساناً آخر عندما يعرف كل منها الآخر ، فالرعاية والاهتمام بشخص ما والاحساس بالمسئولية نحوه ، تكون عملية عمياء اذا لم يكن العلم والمعرفة رائدها ، أي معرفة ذلك الانسان موضع الرعاية والاهتمام . ومن ناحية أخرى فان العلم والمعرفة يصبح فراغا بلا معنى أو هدف اذا لم يعضده الاهتمام والرعاية .

واذا تحدثنا هنا عن العلم والمعرفة فيجب ألا يغيب عن أذهاننا أن هناك مستويات مختلفة من المعرفة والعلم ، فها هو نوع المعرفة التي نعتبرها أحد عناصر الحب ؟ انها تلك المعرفة التي تخترق جميع القشور والطبقات المحيطة باللب والجوهر ، هذا النوع من المعرفة لايتأتى للانسان الا اذا تجرد ذلك الانسان من حصر نفسه في دائرة اهتهاماته ومصالحه الخاصة ، ومن رؤيته للناس من خلال تلك الاهتهامات والمصالح الخاصة ، وتمكن من رؤية الآخرين بعيونهم هم . انني أستطيع على سبيل المثال أن أعرف أن انسانا ما ما لخزن والهموم ، حتى ولو حاول هذا الانسان اخفاء مشاعره وهمومه ، ولم يظهر ذلك بوضوح ، انني أستطيع أن أعرف معرفة دقيقة وأستطيع أن أعرف أيضا أنه خائف وحزين ، لانه انسان وحيد يطغى عليه الشعور بالذنب ، وبالتالي فانه بامكاني أن أعرف أن أحرفاه ، ان خوفه فانه بامكاني أن أعرف أن أحرف المضاية الآخرين ، هم التركيز مظاهر تدل على أنه انسان يقع تحت وطأة ضغط ولماناة ، وليس انسانا يهدف الى مضايقة الآخرين .

ترتبط المعرف ارتباطا وثيقا بالحب ، حيث أن الحاجة الى التوحد مع انسان آخر بهدف الخروج من سجن العزلة والوحدة ، ترتبط ارتباطا وثيقا بوجود هذا الانسان الآخر الذي يستطيع أن يفضى اليه الانسان بهذه الرغبة الانسانية ، وأن يدعه يتعرف على أسراره وخفاياه . وإذا كانت الحياة في بعدها البيولوجي العضوي

عبارة عن سر معجز بدأ الانسان في سبر أغواره والكشف عنه ، بل واكتشف منه الكثير ، فإن الانسان في بعده الانساني ان هو الاسر لم يكتشف بعد . وإذا كنا ندعى بأننا نعرف أنفسنا ، فإننا في الحقيقة نجهد أنفسنا ، ورغم كل عنائنا وتعبنا في محاولة المعرفة ، فإننا في حقيقة الأمر لانتعرف على أنفسنا . اننا نعرف غيرنا من أهلنا ومن أبناء مجتمعنا ، ولكننا في نفس الوقت لانعرفهم ، وذلك لسبب بسيط وهو أن نفوسنا ونفوس غيرنا من البشر ليست شيئا ماديا يمكن فحصه ومعرفته . وكلما تعمقنا في وجودنا وفي وجود غيرنا ، كلما زادت المسافة بيننا وبين الهدف الذي نشد الوصول اليه من معرفتنا ، ومع ذلك فاننا لانستطيع أن نمنع أو نعطل رغبتنا في المعرفة وفي التعمق في خفايا النفس الانسانية ، وفي جوهرها العميق .

هناك احتمال واحد لمعرفة النفس البشرية وهو التحكم الكامل في انسان آخر، واخضاعه اخضاعا يجعله ينفذ كل ماأريد، ويجعله يشعر بها أريده أن يشعر به، ويجعله يفكر بالطريقة التي أريدها، أو يفكر فيها أريده أن يفكر فيه، اخضاعا يجعله يتحول من انسان الى شيء آخر أمتلكه أنا. هذه المرحلة قد تتضح لنا في الحالات السادية المتطرفة، وهي تتميز بالقدرة على تعذيب الكائن الانساني والضغط عليه وارغامه تحت صنوف التعذيب المختلفة على الكشف عن أسراره. هذا الاسلوب من الضغط والتعذيب والتحكم بهدف الوصول الى معرفة أسرار الآخرين، يعتمد أساساعلى دافع التخريب والتدمير والتحطيم والقسوة اللانسانية في اختراق أعماق الانسان والنفاذ الى أسراره والاعتداء عليه.

هذه الطريقة اللا انسانية تظهرلنا بجلاء اذا تأملنا مايحدث في المعتقلات وسجون التعذيب والارهاب ومايحدث في حالات المذابح البشرية التي تنصب بهدف الانتقام، وأيضا مايحدث في الشورات الانتقامية، حيث يمثل الشوري المنتصر بجثة غريمة بعد قتله، وكأن لسان حاله يقول، ان رصاصة واحدة قد خلصتنا من هذا الوغد الشرير، ولكن هذه الرصاصة لم توصلنا الى روحه الى حيث يكمن السر فيه، ولذلك فلابد من التمثيل به حتى نزيل عنه أسراره وروحه وانسانية.

اذا انتقلنا بهذا التصور الانتقامي اللاانساني الذي يهارسه الانسان ضد الانسان الى مجال الطفولة البريئة فلن نجد فرقا كبيرا . ان طريق الطفل الى معرفة شيء ما من لعبه التي يلعب ويتسلى بها لايتعدى تحطيم هذه اللعبة وتخريبها بهدف معرفة السر الذي يوجد بداخلها . قد يصطاد الطفل فراشة ثم تطغى عليه الرغبة في معرفة السر وراء هذه الفراشة ، ولماذا تطير وغير ذلك من الحركات التي تقوم بها تلك الفراشة المسكينة ، وبدافع المعرفة هذا يبدأ الطفل في انتزاع أجنحتها الرقيقة بقوة وقسوة ، ثم قد يقوم بفصل رأسها عن جسمها حتى يتمكن من معرفتها جيدا ، وليرغمها على أن تبوح بخفاياها وأسرارها . أي أن العنف والقسوة هنا ماهي الا مظهر لدافع عميق وهو الرغبة في معرفة خفايا وأسرار شيء معين ، أو معرفة خفايا الحياة وأسرارها .

الطريق الآخر الأكثر احتمالا لمعرفة سر الحياة هو الحب . والحب هو الطريق الايجابي الذي يجعل انسانا مايبوح بأسراره لانسان آخر ، وذلك اذا تم توحد هذا بذلك . في عملية التوحد هذه أحاول أنا شخصيا أن أعرف ذاتي ونفسي ، وأحاول أن أعرف كل شيء ، ولكنني لا أعرف كل شيء . انني فقط أعرف أنه لكي يستطيع انسان ما أن يوصل أفكاره للآخرين ويوضحها فانه يتحتم عليه أن يمر بخبرة التوحد من خلال الحب . أما الانسان السادي الذي يلجأ مباشرة لأسلوب الضغط والعنف والتعذيب بهدف الحصول على المعرفة ، فانه يظل انسانا جاهلا كما هو ، أنه يعتدى على غيره ويعذبه ويمزقه قطعا ، ولكنه لايصل في النهاية الالى تلك النتف الصغيرة من ذلك الجسد الممزق . ولذلك فان الحب هو الطريق الوحيد الممكن لتوصيل الانسان الى المعرفة ، لأنه هو الذي يحقق عملية التوحد الانساني ، ان الانسان يجد نفسه في الحب وفي العطاء وفي النفاذ الى الآخرين ، ويستطيع أن يكتشف ذاته ويعرف نفسه ونفس من يحب ، بالحب يستطيع الانسان أن يكتشف ذاته ويعرف .

تقول احدى الحكم القديمة " اعرف نفسك " هذه الحكمة تعبر عن الرغبة الملحة في معرفة أنفسنا وفي معرفة غيرنا من البشر ، وهذه هي أيضا بداية كل علم

للنفس. حيث أن هذه الرغبة في المعرفة تهدف الى معرفة الناس جميعا بكل خفاياهم الداخلية وبكل أسرارهم ، فان هذه الرغبة ذاتها لايمكن أن تتحقق بالطرق المألوفة للمعرفة ، أي عن طريق المعرفة التي تعتمد على أعمال العقل وحده ، وحتى لو زادت معرفتنا بمقدار آلاف المرات عما نعرف الآن فاننا لن نستطيع الوصول الى معرفة كاملة ، وسيبقى الانسان دائما لغزا محيرا .

الطريق الوحيد لمعرفة كاملة بالانسان يكمن في عملية الحب ، انه يتعدى جميع الأفكار ويتخطى جميع الكلمات ، انه وثبه شجاعة في المرور بخبرة التوحد . ان المعرفة العقلية التي يتوصل اليها علم النفس تعتبر شرطا للمعرفة الكاملة في عملية الحب ، يجب على أن أعرف نفسي وأن أعرف الآخرين معرفة موضوعية ، حتى أصبح في حالة تسمح في بالرؤية الحقيقية ، وحتى أتمكن من التغلب على الصور الخيالية اللاعقلية المشوهة التي كانت عالقة بذهني قبل ذلك . والمعرفة الموضوعية لانسان ماهي وحدها المعرفة التي تجعلني أتعرف على هذا الانسان جيدا عندما يجمعنا ويوحدنا الحب .

اذا انتقلنا من مجال معرفة الانسان للانسان الى مجال آخر وهو معرفة الله فاننا سنجد أن مشكلة التعرف على الانسان قد جاءت موازية لمشكلة التعرف على الله . لقد حاول الغرب المسيحي أن يعرف الله عن طريق العقل ، وأن يكون تصورات عقلية معينة عنه ، فابتعدوا بذلك عن المعرفة الحقيقية لله لأن العقل وحده لا يستطيع أن يوصل الى أبعد من معرفة الماديات . أما المؤمنون بالله والمتصوفون فقد تركوا فكرة البحث عن الله بحثا عقليا وحاولوا أن يعرفوه من خلال الحب ، انهم ي يذوبون حبا في الله ، ويعيشون خبرة التوحد من خلال الحب الالهى ، ولم يعد يعنيهم معرفة أي شيء بعد ذلك . العبادة عندهم هي قمة الحب ، والمحبة هي قمة المعرفة .

واذا كان البعض يعتقد أو يتصور أن خبرة التوحد هذه سواء مع انسان آخر أو مع الله ، خبرة لاعقلية فانه لاشك خاطىء في تصوره واعتقاده لأن هذه الخبرة في حقيقة أمرها ان هي الا أكثر النتائج التي توصل اليها الانسان جرأة في تاريخه

الفكري، انها خبرة مبنية على معرفة حقيقية للحدود الأساسية للعقل الانساني وللمعرفة العقلية، انها ليست وليدة المصادفات، فهي تعني أننا نعرف أننا لن نستطيع في يوم من الأيام أن نحيط بكل أسرار الانسان وخفاياه باستخدام ذلك العقل الانساني القاصر، وتعنى أننا لن نستطيع أن نحيط بالوجود الالهي باستخدام ذلك العقل، ومع ذلك فاننا فقط نستطيع من خلال الحب أن نعرف ماخفي علينا. وعلم النفس كعلم له حدوده، وكعلم يعتبر امتداداً منطقيا بالنسبة للدين، ليبحث في النفس الانسانية وأسرارها، لابد أن تكون النتيجة المنطقية له أي لعلم النفس ظهور ميدان بحث جديد وهو سيكولوجية الحب.

ترتبط الرعاية والاهتهام والاحساس بالمسئولية والاحترام والمعرفة ببعضها البعض ، لتصبح نغها متناسق الاتجاه لدى الانسان الناضج ، أي لدى الانسان الذي عمل على تنمية قدراته الخاصة بطريقة ابداعية ، ذلك الانسان الذي لايريد الا الحصول على الشيء الذي بذل فيه الجهد والعرق ، الانسان الذي نبذ نرجسيته وأنانيته وحبه للجاه والسلطان ، وحبه في أن يكون أعلم الناس وأحسنهم ، وتعلم التواضع ، انطلاقا من قوته الداخلية التي تمكنه من أن ينجز بمفرده عملا حقيقيا خلاقا ،

تواضع تكن كالنجم تراءى على صفحة الماء وهو رفيع ولا تكن كالدخان تطاول في الساء وهو وضيع

لقد تحدثت حتى الآن عن الحب باعتباره الطريق الى الخلاص من الوحدة والعزلة والانفصال والغربة الانسانية ، وعلى أنه الطريق الذي يعيد اقامة التوحد الانساني .

نأتي بعد ذلك الى الحديث عن مبدأ عام وهام في حياتنا جميعا ، وهو الرغبة في الاتحاد البيولوجي العضوي بين الرجل والمرأة . ولقد عبرت الديانات السهاوية منذ بداية الخلق عن فكرة قطبى الأنوثة / الذكورة أوضح تعبير .

فقد كان الرجل والمرأة في بداية الخلق شيئًا واحد ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمُ اللَّهِ النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمُ اللَّهِ خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَاحِدة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاء ﴾ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَاحِدة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثُ مِنْهُما رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاء : ١]

فمن آدم خلق الله حواء ، ومنذ ذلك الحين والرجل في بحث دائم عن حوائه المفقودة ، أو كها نقول في لغتنا الشعبية أنه يبحث عن النصف الآخر ، حتى يتمكن من اقامة الاتحاد من جديد . ولقد قادت قصة هذين القطبين المتقابلين أي الذكورة / الانوثة ، قادت الانسان الى الرغبة الملحة في محاولة اعادة العلاقة والتوحد مرة أخرى بشكل خاص ان كلا من عناصر الذكورة والأنوثة توجد بداخل كل رجل وامرأة ، فلقد أثبتت الأبحاث الفسيولوجة أن الهرمونات الأنثوية والهرمونات الأنثوية المرمونات الأنثوية لدى الذكرية توجد في كل من المرأة والرجل ، والذي يحدث هو أن تطغى الهرمونات الذكرية لدى الرجل على الهرمونات الذكرية ، وكذلك تطغى الهرمونات الذكرية لدى الرجل على الهرمونات الأثرى الأنثوية أنه يمحيها تماماً . يجد الرجل نفسه وذاته فقط عندما يتحد مع المرأة وتجد المرأة نفسها وذاتها في اتحادها مع الرجل ، وهذه القطبية هي المسئولة عن قيام هذا الاتحاد ، والجاذبية المتبادلة بين الرجل والمرأة هي الأساس الذي يعتمد عليه قيام أي فعل جاد وحقيقي .

وعندما نقول بأن قطبى الأنوثة / الذكورة هما المسئولان عن العمل الانساني المنتج ، فليس هذا من قبل اللغو أو الحديث النظري . ان هذه حقيقة يثبتها البحث البيولوجي ، اذ أن اتحاد افرازات الرجل المنوية بالبويضة الأنثوية هو أساس تكوين الجنين في رحم الأم وهو أساس انجاب طفل جديد في هذا العالم . وإذا تحدثنا بلغة علم النفس ، فاننا نرى أن نشأة الحب بين رجل وامرأة ، ان هو الا بمثابة ميلاد جديد لكل منها . وإذا أردنا أن نجد تفسيرا يلقى الضوء على الانحراف الجنسي فاننا سنجد أن مايسمى بالجنسية المثلية ، أي ممارسة الجنس مع نفس النوع ، تعنى عدم القدرة على بلوغ الانسان الى مستوى قطبية الذكورة / الانوثة والتي تؤدي بدورها الى الرغبة في التوحد مع القطب المقابل أي انجذاب المرجل الى المرأة وانجذاب المرأة الى الرجل . وبناء على هذا فان الانسان المنحرف جنسيا أو المصاب الجنسية المثلية ، انسان يعاني دائها من عذاب العزلة والانفصال التي لايستطيع منها فكاكا ، هذه المعاناة هي نفسها المعاناة التي يرزح تحتها أيضا الاسوياء من بنى الانسان الذين لايقدرون على الحب .

ان قطبية الـذكورة / الأنوثة ليست وقف على الانسان وحده ، بل انها قانون الطبيعة والكون ، نجدها في الحيوان وفي النبات ، ونجدها في أمور الحياة المختلفة في قطبية الأخذ / والعطاء ، وقطبية الأرض والمطر ، وفي قطبية البحر / النهر ، وقطبية الليل / والنهار ، وقطبية النور / والظلام ، وفي قطبية المادة / والروح .

تقودنا مشكلة قطبية الذكورة / الأنوثة الى مناقشة متواصلة عن الحب والجنس. رأي فرويد أن الحب هو تسام بالغريزة الجنسية ، وتجاهل أن الرغبة الجنسية ، ان هي الا تعبير عن الرغبة في الحب واعادة الاتحاد . لقد اتفق فرويد مع علماء الفسيولوجيا في أن الغريزة الجنسية تنتج عن التوتر الكيميائي الذي يحدث في الجسم ، وهذا التوتر هو الذي يحرك رغبة الانسان في التوصل الى حل لهذا التوتر الجنسي . والهدف الذي يسعى اليه الانسان هنا هو التخلص من مصدر التوتر الجنسي . أن هذا التصور للغريزة الجنسية وللتوتر الجنسي يشبه وجود حالة من الأكلان في مكان ما من جسم الانسان ، وهذه الحالة توجد الرغبة الشديدة في التخلص من ذلك الأكلان وذلك عن طريق حك جلد الجسم في هذا المكان . اذا التخلص من ذلك الأكلان وذلك عن طريق حك جلد الجسم في هذا المكان . اذا عدنا بهذا التصور الى حالة التوتر الجنسي ، فاننا نجد أن التخلص من هذا التوتر يشبه تماما التخلص من حالة الأكلان في الجلد ، وبالتالي فان الحل الأفضل لهذا التوتر الجنسي سيكون هو الاستمناء أو الاشباع الذاتي سواء بالنسبة للرجل أو بالنسبة للمرأة ، وليس هناك أي داع لقيام العلاقة بينها بهدف اشباع رغبة مشتركة .

ان ماأغفل فرويد رؤيته في تفسيره الأول للغريزة الجنسية هو المظهر النفسي البيولوجي للرغبة الجنسية ، والذي هو جوهر شوق الرجل الى المرأة وشوق المرأة الى المرجل عن طريق اتحاد الرجل والمرأة معا . ولعل السبب في ذلك هو أن فرويد انطلق في تصوره من عالم الرجل في المجتمع الأبوي الذي يفترض دائها أن الغريزة الجنسية هي غريزة الرجل ، ولايعترف بغريزة المرأة . يقول فرويد في كتابه ثلاث مقالات في نظرية الجنسية بأن الدافع الجنسي له صفة مذكرة دائها بغض النظر عها اذا كان هذا الدافع الجنسي دافع رجل أو دافع امرأة . ويعبر عن هذا الرأي بوضوح

أكثر في فكرته عن الطفل الصغير الذي ينظر الى المرأة على أنها رجل تم خصاؤه ، وأن المرأة تحاول بشتى الطرق أن تعوض العضو التناسلي الذكري الذي فقدته . ولكن الحقيقة هي أن المرأة ليست رجلا تم خصاؤه ، انها امرأة وما غريزتها الجنسية ورغبتها الجنسية الا غريزة ورغبة أنثوية وليست من نمط غريزة الرجل . والتجاذب الجنسي بين الرجل والمرأة يعتبر في جانب منه نتيجة لحالة من التوتر الفسيولوجي أما الأصل في الجاذبية الجنسية فهو مطلب الاتحاد مع الجنس الآخر ، فاننا نعرف جميعا أن الحب والعشق بين الرجل والمرأة لايقتصر على الجاذبية الجنسية والاتصال الجنسية والعشق بين الرجل والمرأة لايقتصر على الجاذبية الجنسية والاتصال الجنسية والعشق بين الرجل والمرأة لايقتصر على الجاذبية الجنسية والاتصال الجنسية والعسق بين الرجل والمرأة لايقتصر على الجاذبية الجنسية والاتصال الجنسية والاتصال الجنسية والاتصال الجنسية والعشق بين الرجل والمرأة لايقتصر على الجاذبية الجنسية والاتصال الجنسية والعسق بين الرجل والمرأة لايقتصر على الجاذبية الجنسية والاتصال وللمنا المناه ال

ان علامات الأنوثة والذكورة تـ وجد في مجال الوظيفة الجنسية كما توجد في مجال الشخصية . في مجال الشخصية يمكن أن نحدد سهات الذكورة بالقول بأن الرجل يجب أن تكون لديه سمات المثابرة والقدرة على النفاذ والقيادة والايجابية والنظام والرغبة في المغامرة . كما يمكننا أن نحدد سمات الأنوثة بالقول بأن المرأة تحب أن تكون لديها سهات الاستعداد للتلقى الايجابي والمنتج ، والحماية والواقعية والقدرة على التحمل وحنان الأمومة . ويجب ألا يغيب عنا - وقد سبقت الاشارة الى ذلك من قبل - أن السيات الشخصية الميزة لكل من البرجل والمرأة توجد في كل فرد انساني بغض النظر عن جنسه والفارق الوحيد هو أن صفات الذكورة تكون أكثر غلبة ووضوحا لدى الذكور ، وبالعكس فان صفات الأنوثة تكون أكثر غلبة ووضوحا لدى النساء . وإذا ضعفت صفات الـذكورة لـدى أحد الـرجال بـدرجة تجعل منه طفلا في عاطفته ووجدانه فانه سيحاول أن يعوض هذا النقص بمحاولة اظهار دوره الرجولي الذكري في العلاقات الجنسية . والنتيجة هي «دون جوان » الذي يهتم بالبرهنة على رجولته من خلال مغامراته الجنسية الخيالية ، ذلك لأنه يشعر في قرارة نفسه بعدم الثقة في رجولته . فاذا زادت حدة الشلل في ذكورة انسان ما بدرجة شاذة ، فستكون النتيجة ظهور النزعة السادية في بعض الحالات ، والنزعة المازوخية في حالات أخرى ، أي لجوء هذا الشخص الى استخدام أساليب القوة والعنف لتعويض النقص في صفات البرجولة ، ولتغطية هـذا النقص تظهر رغبته القوية في التحول الى شخص من الجنس الآخر ، وهذا ما نشهده في الكثير من الحالات التي يتحول فيها الرجل إلى أنثى ، وتتحول فيها الانثى الى ذكر . وفي نفس الوقت اذا اضعفت صفات الأنوثة أو أصابها الشذوذ فانها تتخذ شكلا مازوخيا ، أو تأخذ صفات الرجولة وتأخذ شكلاً سادياً .

لقد كانت نظرية فرويد عن الجنسية ثورة في عصرها تتحدى أنهاط الفكر السائدة في سنة ١٩١٠ ، ولكن ماكان ثوريا في ذلك الوقت لن يظل ثوريا بعد مضي ما يزيد على ثمانين عاما عليه . لقد تغيرت معايير الجنس في الوقت الحاضر تغيرا كبيرا ، ولم تعد مفاهيم هذه النظرية لتهز أسرة المستوى الشعبي في المجتمع الأوربي ، ولا أعتقد انها ستكون لها نفس التأثير الثوري في مجتمعنا المصري والعربي المعاصر . لقد فشل فرويد في تفسيره الأول في فهم الجنسية فهما حقيقيا يتفق مع الشروط الفلسفية بدلا من اللجوء الى الفسيولوجيا وحدها ، ولذلك كان من الضروري أن يعيد فرويد تعميق كشفه الفسيولوجي عن الجنسية ، فتوصل بعد ذلك الى اكتشاف غريزى الحياة والموت. وغريزة الحياة هي غريزة الحب، وهذا المفهوم الجديد لغريزة الحب يختلف تماما عن مفهومه لغريزة الجنس التي قال بها في تفسيره الأول. لقد أصبح مفهوم الجنسية في التحليل النفسي مرادف لمفهوم الحب بأوسع معانيه ، فهو يتضمن الحب الجنسي ومايهدف اليه من اتحاد جنسي ، أو اتصال جنسي بفرد من الجنس الآخر ، كما يتضمن حب الذات وحب الوالدين والأولاد والصداقة وحب الانسانية جمعاء ، وكذلك يتضمن العلاقة بالموضوعات المادية وبالأفكار المجردة . هذه الميول جميعًا يمكن ردها الى غريزة واحدة هي غريزة الحياة . أثناء العلاقة بين شخصين من الجنسين ، تتجه هذه الدوافع صوب الاتحاد الجنسي ، ولكنها في ظروف أخرى تتحول عن هذا الهدف أو تمنع من الوصول اليه ، حتى ولو ظلت دائما تحتفظ بقدر من طبيعتها الأصلية يكفى للتعرف على وحدتها جميعا .

ومما يدل على صحة هذا القول أن الانسان عندما يصاب بالمرض النفسي الذي يقوم بتخريب كل هذه الميول ، تصاب بالتحلل وتعود الى مصدرها الجنسي الطفلي . ويتضح ذلك بجلاء في حالة مرض البارانويا حيث تتدهور حالة الصداقة

وتتحول الى شعور بالاضطهاد والهذيان من نوع الجنسية المثلية . المرض النفسي لايقتصر على قطع صلة المريض بموضوعات الحب النفسي ، وانها يودي أيضاً الى انحسار اهتهامات الانسان وارتباطاته بالموضوعات المادية وبالأفكار المجردة ، وفي مراحل المرض المتقدمة ترتد هذه الطاقة على الذات . أن جوهر المرض النفسي هو تصدع العلاقات الانسانية بدرجة قد تعود بالانسان الى نرجسيته الأولى ، فيصيبه الموت النفسي من خلال موته الاجتهاعي ، أي بفناء انسانية المريض الذي تسيطر عليه حالات الكراهية والبغض ونزعات التدمير . وهنا تواجهنا عبارة أفلاطون التي تقول بأن الحب هو المخرج من اللاوجود الى الوجود » .

| الحب بين الظسنة والعلم |
|------------------------|
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
| <del></del>            |

## الفصل الثالث

### الحب ومشكلة العلاقة بين الآباء والأبناء

تعتبر لحظة الولادة بالنسبة لكل طفل وليد من أخطر لحظات حياة هذا الانسان القادم الى ذلك العالم الجديد . ولولا كف القدر الرحيم وعناية الله بهذا الكائن الضعيف لعانى كل طفل وليد من الخوف والقلق الخانق ، ولكن العناية الألهية تسلب هذا الطفل وعيه بثلث اللحظة ، لحظة الانفصال الحقيقي عن الأم ، لحظة الانتزاع من ذلك المكان الدافيء الامين ، من بيته الهادىء الذي عاش ونها فيه حتى الآن ، من رحم الأم . وفي الحقيقة فان كل طفل وليد يفقد الوعى لفترة من الوقت فلا يستطيع التمييز بين حالته قبل الولادة وبين حالته بعد الولادة ، انه لايستطيع التعرف على الأشياء المحيطة به ، ولايستطيع أن يدرك الفرق بين ذاته وبين الأشياء الأخرى في ذلك العالم الجديد الذي خرج اليه بعد الولادة . ان كل مايشعر به هذا الوليد الجديد هو الرغبة في الدفء وفي الغذاء ، وهو في هذه المرحلة لايستطيع التمييز بين الدفء والغذاء وبين ذلك الصدر الحنون الذي يعطيه الدفء والغذاء ، وهو صدر الأم . تعتبر الأم بالنسبة لوليدها هي الدفء وهي الغذاء وذلك في المرحلة الأولى من حياة الطفل ، انها بالنسبة لمه تعتبر كل شيء فهي مصدر الاشباع وهي مصدر الأمان . ومن وجهة نظر التحليل النفسي تعتبر هذه المرحلة مرحلة من النرجسية ، وهذا يعنى أن كل مايوجد في محيط الطفل لن يكون له معنى الا من خلال مدى ارتباطه بالاشباع أو بالاحباط اللذان يشعر بها الطفل من خلال خبرته الجسدية . وفي الحقيقة فان مايشعر به الطفل داخليا هو واقعه الطفلي وعالمه ، أما العالم الخارجي كلمه بها فيه من مثيرات مختلفة ، فانه لايكون واقعا الا بمقدار أهميته لدى الطفل ، وليس بمقدار وجوده كواقع مستقل عن الطفل .

وعندما ينمو الطفل ، ويتقدم به العمر تنمو لديه القدرة على ملاحظة الأشياء كما هي ، كما أن احساسه بالاشباع ، ورغبته في الحصول على الغذاء تبدأ في الانفصال التدريجي عن الأم وعن الارتباط بثديها . وفي مرحلة لاحقة يعرف الطفل

أن العطش واللبن والشدي والأم ، ان هي الا أشياء منفصلة عن بعضها البعض ، وليست شيئا واحدا كما كان يبدو له ذلك في حياته المبكرة .

يتعلم الطفل أيضا أن هناك أشياء أخرى تملكها الأم وحدها ، وأن وجود هذه الأشياء ليس مرتبط بوجوده هو ، بل ان لهذه الأشياء وجودهما المستقل عنه تماما . وفي هذه المرحلة يتعلم الطفل أيضا أسماء الأشياء المختلفة ، ويتعلم كذلك طريقة التعامل مع أشياء العالم المحيط به ، وكيفية استخدام بعض الأشياء الأخسرى ، فيتعلم الطفل أن النار تحرق وتولم ، وأن الخشب جسم صلب وثقيل وأن الورق ضعيف وقابل للتمزيق . يتعلم الطفل أيضا كيفية التعامل مع الناس فيعرف أن الأم تفرح وتضحك له وتداعبه عندما يأكل ، وأنها تحتضنه وتحمله بين ذراعيها عندما يبكى ، وأنها تثنى عليه وتمدحه عندما يأتي بعمل ترغبه مثل محاولة التحكم في تصريف فضلاته . ومع مرور النزمن تنصقل هذه الخبرات وتلتحم مع بعضها ليكمل بعضها بعضا في تكوين خبرة واحدة في عقل الطفل الصغير مؤاداها انني طفل محبوب لأني لي أما ، ان أمي ستحبني لأنني طفل عاجز ، انها ستحبني لأنني طفل جميل وظريف ، هكذا تقول أمى عنى ويقول ذلك الآخرون ، أي أن الطفل في هذه المرحلة يدرك أنه سيحب من أمه ومن الآخرين بسبب الصفات التي يتمتع بها ، وأنه سيحب من أمه بصفة خاصة من أجل ذاته ووجوده هو ، هذه الخبرة المبكرة بالحب ، والتي يحصل عليها الطفل من أمه ، تعتبر خبرة سلبية ، فالطفل يعرف أنه كطفل ليس في حاجة الى القيام بعمل أي شيء ليحصل على حب أمه له ، فحب الأم لطفلها ليس له شروط . ليس الطفل بحاجة أكثر من أن يكون موجودا ، وأن يكون طفلا لأم فتحب هذه الأم . ان حب الأم لطفلها يعتبر بالنسبة لهذا الطفل سعادة دائمة ، وسلاما بكل معانى السلام ، فالأم لاتبغى بحبها هذا لطفلها الحصول على أي كسب أو على أي مقابل ، وحتى لو أرادت الأم الحصول على مقابل ، فانها لن تستطيع الحصول على هذا المقابل بالفعل . أن وجود الأم بجوار طفلها يعنى بالنسبة له كل شيء ، انها سعادته وخيره والبركة التي تحل به ، فاذا ما فقدها ، أصبحت حياته جرداء عارية من كل معنى ، ويشعر الطفل بعجزه عن

القيام بعمل أي شيء حتى يتمكن من استرداد أمه المفقوده من جديد .

في مجال دراسة الطفل أثبتت البحوث العلمية أن معظم الأطفال مابين سن الثامنة والعاشرة يواجهون مشكلة واحدة تقريبا وهي مشكلة محاولة الفوز بحب الآخرين لهم من أجل ذات كل منهم . أما الأطفال الـذين لم يصلوا سن الثامنة بعد فانهم لم يكونوا قد تعلموا الحب بعد ، انهم فقط يظهرون مشاعر البهجة والسرور والعرفان والشكر على الحب الذي يحصل عليه كل منهم . أما في مرحلة مابعد سن الثامنة فيظهر عامل جديد وهو الشعور النفسي بامكانية الحصول على الحب عن طريق مايقوم به هذا الطفل من نشاط . ولأول مرة في حياة هذا المخلوق يفكر الطفل في أن يعطى شيئا لأمه أو لأبيه ، أو لكل منهما ، يفكر في أن يعطى أي شيء حتى ولو كان قصاصة من ورق ، رسم عليها الطفل شيئا أو لونها أو كتب عليها . او قصها من احدى المجلات . في هذه المرحلة يحاول الطفل تقديم أي شيء يستطيع الحصول عليه الى الأب أو الى الأم . لأول مرة في حياة هذا الطفل يتحول تصوره للحب من أن يكون هو موضوع الحب من الآخرين بلا مقابل . الى تصور جديد للحب ، أي حبه هو للآخرين . هذه النقلة الجديدة لاتتم دفعة واحدة وانها تستمر لعدة سنوات ، حتى يمكن أن نسميها حبا ناضجا . وعندما يصل الطفل الى هذه المرحلة ، فانه لم يعد طفلا ، وإنها يكون قد وصل الى مرحلة الشباب أو مرحلة المراهقة ، وهنا يكون قد تغلب على مرحلة النرجسية والأنانية والتمركز على الذات ، ولم يعد الأشخاص الآخرين بالنسبة له مجرد وسيلة لتحقيق الاشباع الذي يريده كها كان يحدث وهو طفل . لقد أصبحت حاجات الشخص الآخر وضروراته لها نفس أهمية حاجاته وضروراته هو ، وربها كانت حاجات الشخص الآخر أكثر أهمية من حاجاته الشخصية . وهنا تصبح سعادة الانسان في العطاء لا في الأخذ ، كما أن حبه لـ الآخرين يصبح أكثر أهمية عنده من أن يكون هو موضوع الحب من الآخرين . ومن خلال حب الطفل لـ الآخرين يكون بامكانـ الخروج من عزلته التي عاش فيها عندما كان أنانيا متمركزا على ذاته فقط . وفي هذه الحالة يستطيع الطفل أن يمر بخبرة الشعور بمشاركة الآخرين وباتحاده معهم . بل الأكثر من هذا هو أنه يشعر بقدرته على الحصول على حب الآخرين له من خلال حبه لهم ، (الحب بالحب) ، وليس عن طريق ارتباطه وتعلقه بهم ، أو عن طريق الحصول على الحب لأنه طفل صغير عاجز ، أو مريض ، أو لأنه ظريف ومهذب . ان قانون الحب عند الطفل هو "أنا أحب غيري لأنني أرغب في أن أكون محبوبا "أما قانون الحب عند الانسان الناضج فهو على العكس من ذلك اذ أنه "سيحبني الآخرون لأنني قادر على حبهم "قاعدة الحب الطفلي هي : أنا أحبك لأنني في حاجة اليك "أما قاعدة الحب الناضج فهي "أنا في حاجة اليك لأنني أحبك "فالانسان غير الناضج انسان مضطر لحب غيره تحت ضغط الحاجة ، ولولا حاجته التي يريدها منهم ماأحبهم ، أما حب الانسان الناضج فهو حب بين انسان وانسان وهو يتجلى في حاجة انسان ما لانسان آخر لا لشيء الالأنه يجبه .

ان نمو القدرة على الحب وتطورها يرتبط أساسا بنمو وتطور موضوعات الحب ارتباطا وثيقا . فالشهور والسنوات الأولى في حياة الطفل تتميز بارتباط الطفل فيها ارتباطا وثيقا بأمه . وللحقيقة فان هذا الارتباط بين الطفل والأم يكون قد بدأ بالفعل قبل ولادة الطفل ، عندما كانت الأم والطفل شيئا واحدا ، ولكنها اثنان في نفس الوقت . ومن الملاحظ أن عملية الولادة لم تغير كثيرا من هذا الوضع كها قد يبدو ذلك ظاهريا ، فالطفل الذي كان بداخل رحم الام ، قد أصبح الآن خارجه ، ولكنه مازال مرتبطا بأمه ومعتمدا عليها اعتهادا كليا . وفي فترة لاحقة يتعلم الطفل المشى ثم يتعلم الكلام واللغة ، ويبدأ في ادراك العالم بنفسه ، وهنا فقط تفقد العلاقة بين الطفل وأمه جزءا منها ، وهنا تبدأ علاقة الطفل بالأب في أخذ أهمية خاصة ، وتتطور هذه العلاقة لتضبح أكثر أهمية من علاقة الطفل بالأم .

ولفهم هذا التحول من الأم الى الأب يتحتم علينا أولا أن نتأمل الفرق الجوهري بين كل من حب الأم وحب الأب للطفل. لقد تحدثنا حتى الآن عن حب الأم لطفلها ، وهو كها قلنا يقوم في جوهره على أنه حب بلا شروط وبلا مقابل . . ان الأم تحب وليدها لا لشيء الا لأنه طفلها ، وليس بسبب تمتع الطفل بمواصفات وشروط معينة تحقق للأم ماتصبو اليه . ولذلك فان هذا النوع من الحب يظل حلها

يراود بني الانسان جميعا وليس الأطفال فقط . ان هذا النوع من الحب يعطى الانسان شعورا من الثقة والأمان في أنه جدير بالحب . أما اذا تصور الانسان أنه لن يستطيع الحصول على حب انسان ما إلا اذا تمكن من ادخال البهجة والسعادة على نفس ذلك الانسان ، فانه سيظل في حيرة من أمره ، لأنه لايستطيع أن يعرف ما اذا كان سيقدر على ذلك أم لا ، وربها فشل الانسان في دوره فأدى ذلك الى القضاء على الحب المنشود ، لأنه لم يثبت جدارته بهذا الحب . أي أن الحب في هذا التصور ما هو الا عملية تجارية تتوقف على مدى الفائدة التي تعود على الشخص الذي يخطب الانسان وده وحبه . ولذلك فانه لاغرابة في أننا جميعا نتمسك بنمط حب يخطب الانسان وده وحبه . ولذلك فانه لاغرابة في أننا جميعا نتمسك بنمط حب حظهم يحصلون على هذا النوع من الحب سواء من الأم الحقيقة أو عمن يقوم مكانها ، ولكن هذا الحلم يصعب تحقيقه بالنسبة للكبار ويمكننا أن نلاحظ أنه في بعض ولكن هذا الحلم يصعب تحقيقه بالنسبة للكبار ويمكننا أن نلاحظ أنه في بعض الحالات المرضية أن حب الأم يظل باقيا في الأنسان ويحدث خلط بينه وبين الحب العشقي ، وغالبا مايجد هذا الحب في حالة المرض طريقا للتعبير عن نفسه في مظاهر التدين العصابي .

#### علاقة الطفل بالأب:

تختلف علاقة الطفل بالأب عن علاقته بالأم تماما . الأم هي الوطن الذي أتى منه الطفل ، انها الطبيعة ، الأرض والبحر . أما الأب فهو على العكس من ذلك لأن جسمه لايرمز الى شيء من الطبيعة أو الوطن مثل الأم . في السنوات الأولى من عمر الطفل لايكاد يكون للأب علاقة قوية بالطفل ، بل ربها كانت هذه العلاقة غير موجودة ، وفي هذه المرحلة لايمكن أن نقارن دور الأب في حياة الطفل بدور الأم ولا أن نقارن معنى الأب بمعنى الأم بالنسبة لأي طفل . واذا كان وضع الأب بالنسبة لطفله لايسمح له بأن يكون رمزا لأي شيء في عالم الطبيعة فانه يحتل مكانه أخرى على الطرف الآخر ، وهو طرف الوجود الانساني ، فهو يمثل بالنسبة للطفل عالم العقل ، يمثل المبتكرات والمخترعات الانسانية ، ويمثل القانون والتخطيط والنظام . ان الأب يضطلع بدور المعلم المربى ، فهو يعمل جاهدا على أن يرى

الطفل الطريق الذي يجب عليه أن يشقه في الحياة . ومن ناحية أخرى فان هناك وظيفة أخرى ترتبط بوظيفة الأب ارتباطا وثيقا وهي وظيفة التنمية الاجتماعية والاقتصادية للطفل . فعندما عرف الانسان الملكية الخاصة عبر تاريخه الطويل وبدأ يستخدم نظام التوريث ، أي توريث الأبناء ممتلكات الاباء المادية ، كان الأب يهتم بالابن الذي سيخلفه في وراثة ما يملك بعد موته .

والابن الذي سيسعده الحظ بأن يكون خليفة الأب في ممتلكاته ، يجب أن يكون أكثر الأبناء قدرة على احتلال مكانة الأب ، وقد يكون هذا الطفل هو أكثر الأبناء شبها بالأب من حيث الشكل ، كما أنه هو الابن الذي يحب أباه بدرجة أكبر من حب اخوته الآخرين للأب .

حب الأب لابنه اذن حب مشروط ، أي أنه لابد أن يكون له مقابل . والأساس الذي يقوم عليه هذا الحب هو : « انني أحبك يابني طالما أنك تحقق لي آمالي فيك ، وطالما أنك تروي واجباتك بأحسن مايكون وأيضا لأنك تشبهني » واذا كان حب الأم غير المشروط لطفلها له جوانب سلبية وجوانب ايجابية ، فان حب الأب المشروط له أيضا جوانب سلبية وجوانب ايجابية . يكمن الجانب السلبي في حب الأب في حقيقة أنه لايحصل على حب الأب الا من يستحقه ومن هو جدير به ، وهذا يعني أنه من الممكن أن يفقد الابن هذا الحب مرة أخرى اذا لم يلتزم بأداء ماعليه من واجبات . إن طبيعة حب الأب تقوم في جوهرها على الامتشال لما تمليه الفضيلة ، والابتعاد عن كل ماهو رذيلة أو معصية ، لأنه سيترتب عليها العقاب والحرمان من حب ذلك الأب . أما الجانب الايجابي في حب الأب فهو على درجة كبيرة من الأهمية ، اذ أن كون هذا الحب مشروطاً ، يجعل من غير الممكن أن يحصل كبيرة من الأهمية ، اذ أن كون هذا الحب ، وهذا مايستثير امكانيات وقدرات عليه الا القادر والا من هو جدير بهذا الحب ، وهذا مايستثير امكانيات وقدرات الانسان ، والذي يستطيع أن يفعل هو الذي يستطيع أن يحصل على هذا الحب ، وبالتالي فان هذا الحب يغذي في النفس القدرة على التحكم الذاتي وعلى الاختيار وبالتالي فان هذا الحب يغذي في النفس القدرة على التحكم الذاتي وعلى الاختيار الصعب بين الاحتيالات المكنة ، وهذا على العكس تماما من حب الأم .

يعتبر موقف كل من الأب والأم نحو الطفل موقف متناسبا مع حاجات الطفل

المختلفة خلال نموه . فالطفل الرضيع يحتاج الى أنواع من الحب غير المشروط ، كها يحتاج الى الأم التي ترعاه من الناحية الجسمية ومن الناحية النفسية . وعندما يصل الطفل الى عامه السادس من العمر ، تبدأ حاجته الى سلطة الأب والى حكمته وتوجيهه . تقوم الأم بمهمة توفير الأمن والأمان لطفلها ، وعلى الأب أن يتولى مهمة أخرى وهي مهمة تعليم الطفل وتوجيهه ، ومناقشة المشكلات التي يواجهها ومساعدته في حل هذه المشكلات . والأم الجيدة المحبة لطفلها لاتحاول أن تبقى عليه صغيرا فتحول بينه وبين النمو الطبيعي السوى ، فهي لاتكافىء الطفل دائها على عجزه وعدم قدرته ، في فترة من فترات حياته حين تدرك الأم في تلك الفترة أن طفلها في حاجة الى الاعتهاد على نفسه وعلى قدراته الذاتية . تدرك هذه الأم أن عليها أن تثق في الحياة ، وألا تكون قلقة منزعجة على طفلها ، وأن عليها ألا تبذر بذور القلق في نفسه . يجب أن يكون لدى هذه الأم الرغبة في أن يتعلم طفلها الاعتهاد على النفس ، وأن يتعلم الاستقلال ، وألا يظل عالة عليها فلا يفكر في الانفصال عنها ليعتمد على نفسه و يستقل بذاته .

أما حب الأب لطفله فيجب أن يكون حبا قياديا مرشدا وموجها للطفل وموضحا له السبل والأهداف . يجب أن يكون حب الأب لطفله متميزا بالصبر والتسامح وألا يكون حبا من النوع المخيف المهدد أو الحب المتسلط المتحكم يجب على الأب أن يتعهد طفله بالرعاية أثناء نموه المستمر ، وعليه أن يبصره وأن يشعره باستمرار بأنه (أي الطفل) يمتلك قوة ذاتية ويمتلك أيضا امكانيات وقدرات خاصة . وعلى الأب أن يسمح لطفله في مشاركته مشاركة ايجابية في عملية التخطيط والتوجيه ، حتى يتمكن الطفل أخيرا من الوصول الى درجة من النضج الذي يمكنه من الاستقلال الفعلى .

الانسان الناضج فعلا هو الذي يصل به نضجه في النهاية الى درجة يحس معها أنه قد أصبح أما لنفسه وأبا لنفسه . أي أنه قد استوعب كل معايير الأم والأب بداخله هو بدلا من أن تظل هذه المعايير موجودة خارجه متمثلة في شخصي كل من الأب والأم ، أنها في هذه الحالة يصبحان ضميرا خلقيا يكمن في داخله .

يقول له ضمير الأم الذي أصبح بداخله: لا تخف فليس هناك خطيئة أو جريمة أو معصية يمكن أن تحول بين حبي لك، وبين أمنياتي القلبية الدائمة لك بالحظ والسعادة والتوفيق في حياتك، أما معيار ضمير الأب الكامن في داخله فيقول له: «اذا أخطأت فعليك أن تتحمل العواقب المترتبة على خطئك هذا، ويجب أن تعلم بأنه عليك قبل كل شيء بأن تغير مافي نفسك اذا كنت تريد الحصول على حبي لك».

وهكذا نرى أن الانسان الناضج قد تحرر بالفعل من السلطة الخارجية لكل من الأب والأم ، ولكنها تحولا الى سلطة داخلية تكمن في نفسه وفي ضميره . يرى فرويد أن الأنا الأعلى » أو مايسميه البعض بالذات العليا » عند الانسان الناضج ماهو الا نتيجة لتكوين ضمير للأم بداخل ذلك الانسان استنادا على قدرته هو الخاصة على الحب ، ولتكوين ضمير داخله للأب على أساس حكمته وقدرته الخاصة على التمييز والفصل ، وأن هذا الضمير لم يكن إلا نتيجة استدماجه للأم وللأب بداخله وضمها الى نفسه . والحقيقة أن الانسان الناضج يحمل في داخله ضميرى الأب والأم رغم تناقض هذين الضميرين واختلافها . فاذا ازداد نمو الضمير الأبوي على حساب الضمير الأمومي فان هذا الشخص يصبح انسانا متزمتا وغير انساني في معاملته مع الآخرين . أما اذا استبقى الشخص الناضج بداخله ضمير الأم فقط ونهاه على حساب الضمير الأبوي فان هذا الشخص سيواجه بداخله ضمير الأم فقط ونهاه على حساب الضمير الأبوي فان هذا الشخص سيواجه بخطر فقدانه للقدرة على اتخاذ القرار ، وعدم القدرة المستمرة على تنمية نفسه .

وتعتبر عملية التطور من الارتباط بالأم الى الارتباط بالأب ومايترتب عليها ، عملية ذات أهمية خاصة ، ففي هذه العملية تكمن أسس الصحة النفسية كها تكمن امكانية الوصول الى مرحلة النضج بسلام . فاذا تعطلت عملية النمو والتطور هذه أو حدث مايعوقها فان هذا يعنى عدم امكانية الوصول الى النضج ، وهنا يجب أن نبحث عن الأسباب الأصلية للمرض النفسي . وفي الحدود التي يسمح لنا بها موضوع هذا الكتاب سنحاول الاشارة الى بعض الملاحظات التي توضح هذه الفكرة :

تكمن أحد أسباب المرض النفسي عند الذكور في حقيقة هامة ، وهي أن

تاريخ المرض النفسي يوضح لنا أن من يصابون به من الذكور كانوا أبناء لأمهات شديدة الحنان فياضة الحب ومبالغة في تدليلها اياهم ، وعلى الطرف الآخر كان الأب ضعيف الشخصية وليس لديه أي اهتهام بالطفل . يترتب على هذه الحالة أن يظل الولد مرتبطا بأمه ارتباطا وثيقا ويظل متعلقا بها ، ولايستطيع أن ينفصل عنها حتى في الوقت الذي يجب عليه فيه أن ينمي نفسه ويستقل بشخصيته .

وعندما يصل هذا الولد الى مرحلة النضج يكون انسانا بلا شخصية مستقلة ، انه يظل متعلقا دائما بأمه ، يظل يشعر بالعجز وبعدم القدرة ، وانه في حاجة الى انسان آخر يعتمد عليه ، انه في حاجة دائمة الى انسان يعطف عليه ويرعاه ويحميه ويوجهه . ان ماينقص هذا الانسان في هذه الحالة ، هو أن الأب أو من كان يقوم مكانه لم يعط هذا الابن صفات الأبوة ، وأهمها صفات النظام والتخطيط والاعتهاد على النفس والاستقلال في ادارة أموره بنفسه . ان مثل هذا الابن الذي فقد الأب متمثلا في صفاته التي كان يجب عليه أن يكتسبها ، سيظل يبحث بين كل الناس وفي كل الناس عن الأم ، يرى في النساء صورة الأم ، وقد يرى صورة الأم أيضا في الرجال ، هذا ومن الملاحظ أن كلا من الرجال والنساء الذي يرى فيهم هذا السخص صورة الأم ، هم عن يتمتعون بالقوة والسلطة وعن يتحكمون فيه ، وهذا الشخص صورة الأم ، هم عن يتمتعون بالقوة والسلطة وعن يتحكمون فيه ، وهذا

أما اذا كانت الأم من النوع الذي لايجب الأطفال ، فلم يشعر الطفل بحبها وحنانها له ، واذا كانت الأم قاسية ظالمة ، فمن المتوقع أن تتحول رغبة هذا الطفل من الحصول على حب الأم الى الأب ، ويترتب على ذلك أن ينمو الطفل ولديه ضمير أحادي فقط بسبب افتقاد الأم وحبها . هذا النوع من النمو سيؤدي الى تنمية أسس القانون والنظام والسلطة بدرجة كبيرة ومتضخمة ، مع نقصان القدرة على أن يحب بلا شروط ، أو حتى القدرة على أن يتوقع أنه سيحصل على الحب أو سيجد من يجبه . مع ملاحظة أن هذا النوع من النمو سيصبح أكثر حدة عندما يكون الأب متسلطا وملتصقا بالطفل . ولقد وضحت الأبحاث النفسية العلمية أن بعض أشكال المرض النفسي (العصاب) مثل الحواذ أو العصاب القهري يقوم أساسا على

الارتباط الأحادي بالأب أكثر من الارتباط بالأم ، بينها ترتبط أمراض أخرى مثل الهستيريا والادمان ، وعدم القدرة على مواجهة الواقع والاكتئاب النفسي ارتباطا أساسيا بحالات الارتباط الأحادي بالأم فقط وانعدام دور الأب .

# الباب الشاني أنسواع الحسب

#### مقدمة:

لايعتبر الحب بالدرجة الأولى ارتباطا بشخص معين ، فالحب عبارة عن اتجاه نفسي يحدد سمات شخصية الانسان ، وهو بدوره يحدد علاقة الانسان بالعالم كله وليس بشخص واحد معين يمكن أن نطلق عليه الشخص المحبوب ، أو الشخص موضوع الحب. فاذا أحب شخص ماشخصا آخر فقط ولم يهتم بالآخرين ، ولم ينظر لهم بعين الاعتبار ، فان حبه في هذه الحالة لن يكون حبا وانها هو ارتباط عضوي أو بيولوجي ، أو قل انه نوع من الأنانية وحب الذات . ورغم ذلك فان غالبية الناس يعتقدون أن الحب مشروط بوجود المحبوب أي الشخص موضوع الحب ، وليس مشروطا بقدرة الانسان على الحب . ويحاول غالبية الناس أن يقيمون الدليل على صحة مايعتقدون من خلال اقتصار حبهم على شخص واحد هو الشخص المحبوب وعدم حب أي انسان آخر . وما ذلك الا نوع من المنطق الصوري والاستدلال الكاذب الذي ببدأ من مقدمات خاطئة تؤدي بالضرورة الى نتائج خاطئة ولكنها تتفق مع تلك المقدمات . هذا وقد سبق أن أشرنا الى ذلك . ولأن الانسان لاينظر الى الحب على أنه نشاط وسلوك ايجابي ، ولاينظر اليه على أنه نشاط الروح وطاقِتها ، فانه يعتقد أن كل المطلوب هو أن يوجد الشخص المناسب فقط ، وعندما يموجد هذا الشخص فان كل شيء سيتم من تلقاء نفسه دون بذل أي جهد. ان هذا التصور للحب يشبه تماما تصور شخص يريد أن يرسم صورة فنية ، فبدلا من أن يتجه الى تعلم الرسم وأصوله ليتمكن من رسم الصورة المطلوبة ، يصر على أن أهم شيء له هو أن يجد الشخص المناسب أو الموضوع المناسب الذي سيقوم برسمه أولا ، وأنه عندما يجد هذا الشخص المناسب أو ذلك الموضوع المناسب ، فان فرشاته ستجرى على لوحة الرسم بلا عناء وبلا تعب لتنتج الصورة المطلوبة .

اذا أحببت شخصا ما فهذا يعنى أننى أحب البشر جميعا ، أحب العالم أجمع ،

وأحب الحياة . اذا كان بامكاني أن أقول لشخص معين «أنا أحبك » فيجب أن يكون بامكاني أيضا أن أقول «انني أحب فيك كل البشر » انني أحب فيك كل العالم ، انني أحب فيك نفسى » .

اننا عندما نقول بأن الحب عبارة عن اتجاه نفسي ، فإن هذا لا يعني أنه مجرد اتجاه نحو شخص معين ، وإنها هو اتجاه نحو العالم كله ، ونحو كل البشر ، كها أننا لانعني أنه ليس هناك أنواعا مختلفة من الحب ، ذلك أن هناك بالفعل عدة أنواع مختلفة ، ويوجد بينها العديد من الاختلافات والفروق ، ويرجع هذا الاختلاف إلى موضوعات الحب المختلفة .

وفي الصفحات التالية سنحاول عرض عدة موضوعات من موضوعات الحب لنرى فيها أنواع الحب .

# الفصل الرابيع

#### ١ - حب الغير وحب الآخرين

تقوم كل أنواع الحب أساسا على أساس واحد وهو حب الغير أو حب الآخرين . هذا يعنى الاحساس المتبادل بالمسئولية نحو الآخرين ، وكذلك الاهتمام المتبادل بالآخرين ورعايتهم ، وكذلك أيضا الاحترام المتبادل والمعرفة المتبادلة بين أبناء البشر جميعا . وهذا يعني أيضا وجود الرغبة المتبادلة في مساعدة الآخرين ومد يد العون اليهم . هذا النوع من الحب هو ماحثت عليه الأديان السهاوية جميعا ، ففي الانجيل نجد القول «حب لغيرك كما تحب لنفسك» ويقول حديث الرسول عَلَيْة « لايـؤمن أحدكم حتى يحب لأخيـه مايحب لنفسـه » ويقول الـرسول عليـه الصلاة والسلام في حديث آخر: « من كان عنده فضل زاد فليعد به على من لازاد له ، ومن كان عنده فضل ظهر فليعد به على من الظهر له . . . » . وهنا نجد أن حب الآخرين يعني حب جميع البشر بلا شروط ، وبلا مواصفات مسبقة . عندما يتمتع الانسان بالقدرة النفسية على الحب فانه لايستطيع أن يمتنع عن حب الآخرين أو أن يتجنب هـذا الحب ، ففي حب الآخرين توجد خبرة الانسان الحية والمباشرة بالتوحد مع كل البشر ، كما توجد الخبرة الحية بالتضامن البشري والوحدة الانسانية. ويقوم حب الغير أو حب الآخرين أساسا على معرفتنا بأننا جميعا من نفس واحدة «كلكم لآدم وآدم من تراب » ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحدَةٍ وَخَلَقَ مَنْهَا زُوْجَهَا وَبَثَّ مَنْهُمَا رِجَالًا كَثيرًا وَنسَاءً ﴾ [النساء: ١]

أما الاختلافات التي توجد بين البشر من حيث الذكاء والمعرفة والمواهب فانها ليست بذات أهمية كبيرة اذا ماقارناها بجوهر الوجود الانساني كله ، جوهر النفس والروح ، وهذا يعنى أننا جميعا متشابهون تماما . واذا أراد الانسان أن يمر بهذه الخبرة الحية للتوحد البشري الانساني فعليه أن يعبر من الهامش الى الجوهر والمركز الذي يتحد فيه جميع البشر . اذا ظل الانسان مرتبطا بالهامش الانساني ولايرى غيره فانه لن يرى سوى الفروق الفردية والاختلافات القائمة والتي تميز كل منا عن الآخر،

وتفرق بيننا . أما اذا تخطى الانسان حدود الهامش ووصل الى الجوهر فانه سيتعرف على جوهر الانسان وحقيقته ، ويعرف معنى وحدة الوجود الانساني كله ، ويعرف حقيقة الأخوة البشرية . «مثل المؤمنون في توادهم وتسراحهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد ، اذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى » . ان العلاقة بين جـوهر وجوهر تختلف بطبيعة الحال عن العلاقـة بين هامش وهامش ، فالعلاقة بين جوهر وجوهر هي مركز العلاقات الانسانية ومحورها . «أحبك» كلمة يقولها الرجل للمرأة وتقولها المرأة للرجل نفس الكلمة قد تكون كلمة عادية ومألوفة ورتيبة عملة ، وقيد تكون كلمة مختلفة عن غيرها من الكلمات ، وذلك وفقا للطريقة التي تنطق بها هـذه الكلمة . ان طريقة نطق هـذه الكلمة ذات الأربعـة حروف ، لايمكن فصلها عن المنبع الذي صدرت منه ، المنبع النفسى الأصيل الذي يبعد عن التمثيل وعن التحكم الارادي . فاذا كان الرجل يعنى مايقول ، وكانت المرأة تعنى ماتقول بهذه الكلمة ، أي اذا خرجت كلمة الحب من الأعماق حقا ، وكانت مليئة بالحرارة والدفء ، ومطابقة للشعور الحقيقي لكل من الرجل والمرأة ، فانها لاشك ستلمس في نفس الرجل وكذلك في نفس المرأة المشاعر والأحاسيس ، وإذا كانت الزوجة أو الحبيبة تتمتع بحاسة القدرة على التمييز بين المشاعر الصادقة والمشاعر المزيفة فانها ستستطيع في هذه الحالة أن تعرف قيمة كلمة الحب.

يقوم حب الآخرين على افتراض التساوى بين البشر ، ولكن الواقع هو أننا كبشر لسنا متساوين دائما ، اننا كبشر في حاجة مستمرة الى العون والمساعدة . فسنة الحياة «يوم لك ويوم عليك »واحساس الانسان بحاجته الى مساعدة الآخرين لايعنى أنه انسان عاجز في حين أن الآخرين يملكون مصدر القوة . ان الحاجة أو العجز عبارة عن حدث طارىء فقط ، أما القدرة على الاعتماد على النفس فهي الحالة الدائمة والسوية .

ان حبنا للعاجزين والمحتاجين والفقراء والغرباء هو أساس حبنا للآخرين . انه ليس حدثا غريبا أن يحب الانسان لحمه ودمه ، فكل حيوان يحب صغاره ويرعاهم . والانسان العاجز يحب سيده لأن حياته مرتبطة به ومتوقفة عليه ،

والطفل يحب والديه لأنه في حاجة اليهما. فقط عندما يبدأ الانسان حباغير مرتبط بأغراض وأهداف مادية أو غيرها ، حبا لايخدم مصلحة ولا مادة ، في هذه الحالة يوجد الحب الحقيقي . ان الأديان السهاوية كلها أديان سهاحة وحب ، تحث الانسان في كل مراحل تاريخه على المسارعة الى فعل الخيرات . في الدين المسيحي نجد القول : «حبوا أعداءكم » ، وفي القرآن يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبَهُ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴿ ﴾ [الإنسان: ٨]

وهنا نجد بالإضافة الى المسكين واليتيم ، الأسير ، وهذا الأسير لابد أن يكون من الأعداء ، فهو يحثنا حتى على حب الأعداء عندما يقعون في الأسر . وفي القرآن الكريم نجد الله سبحانه وتعالى في خطابه لنبيه محمد على يوضح حالته الأولى ويوصيه بالناس يقول : ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَآوَىٰ ﴿ وَ وَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَىٰ ﴿ وَ وَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَىٰ ﴿ وَ وَجَدَكَ عَائلاً فَأَغْنَىٰ ﴿ فَ فَأَمّا الْيَتِيمَ فَلا تَقْهَرُ ﴿ فَ وَأَمّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴿ وَ وَأَمّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴿ وَ وَأَمّا بنعْمة رَبّك فَحَدّتْ ﴿ فَ الضحى: ١ - ١١]

ذلك هو الحب الذي يوضح حب المحتاج ، والمشاركة الوجدانية والفعلية للآخرين . ان حب الآخرين يبدأ بالاهتهام بالمحتاجين والعاجزين ومساعدتهم ، كها أن حب الانسان لنفسه يعنى حب كل انسان يحتاج الى مساعدة . ومشاركة الآخرين تحمل في داخلها عامل المعرفة والتعرف ، وهذا ما يحدده قول الله سبحانه وتعالى لنبيه الكريم محمد علية ، لقد كنت يتيها وحيدا فآواك الله اليه ، وكنت ضالا عن الطريق فهداك الله اليه ، وكنت عائلا فمن عليك وأغناك فبها أنعم الله عليك ، لاتقهر اليتيم ، ولاتنهر المسكين ، واذكر نعمة الله عليك .

| العب بين الظبخة والعلم |
|------------------------|
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |

#### الفصل الخامس

### ٢ - حب الأم

لقد تحدثنا قبل ذلك عن حب الأم ، ووضحنا الفرق بين حب الأم وحب الأب ، وكما سبق أن قلنا فان حب الأم هو حب بلا شروط . . حب بلا مقابل ، كفظ على الطفل حياته ويرعاه . وهنا يجب أن نضيف شيئا هاما وهو أن الاقرار بحياة الطفل الوليد والاعتراف بها له مظهران :

المظهر الأول هو كل أنواع الرعاية والاهتهام الضروريين للمحافظة على حياة الطفل الوليد .

والمظهر الثاني ينصب على التربية الجيدة ، وهذا يعنى الاتجاه النفسي نحو جعل الطفل يحب الحياة ، ونحو اعظاء الطفل الشعور بأن حياته مهمة وأنه يجب أن يعيش ، وكذلك اشعار الطفل بأن الطفولة شيء جميل سواء كان الطفل ذكرا أم أنهى .

هذين المظهرين للحب نراهما بوضوح في قصة الخلق التي نعرفها من خلال الدين . فقد خلق الله سبحانه وتعالى الكون كله قبل خلق آدم وسخر له كل شيء . . وفر له كل شيء ليحفظ عليه حياته ، وخلقه في أحسن تقويم ، في أي صورة ماشاء ركبه ليكرمه على سائر المخلوقات ، ليقوم بدور خليفة الله في الأرض ، وليشعره بقيمته وبأهميته وبأهمية حياته . هذه الأهمية التي أعطاها الله للانسان قريبة الشبه بتلك الأهمية التي تعطيها الأم لوليدها ، واشعارها له بسعادتها بولادته وبمقدمه ، وهذا يعطى الطفل شعورا بالرغبة في الحياة وبحبها ، وليس فقط مجرد الرغبة في البقاء حيا . "

واذا كنا نرمز دائها للأم بالأرض أو الوطن ، فان هناك في بعض القصص الديني مايشير الى أرض اللبن والعسل . واللبن هو الرمز الأساسي لأول مظاهر الحب وللرعاية والاقرار والاعتراف بالحياة . أما العسل فانه يرمز الى حلاوة الحياة وجمالها ، وإلى حب الحياة ، وإلى السعادة التي ينتظرها الانسان في الحياة . انه

بامكان كل الأمهات تقريبا أن يعطين اللبن أطفالهن حديثي الولادة ، أي أنه بامكان معظم الأمهات أن يقمن بارضاع أطفالهن ، ولكن القليل من الأمهات هن القادرات على اعطاء العسل . وحتى تتمكن الأم من أن تعطى العسل ، فانه لا يكفى فقط أن تكون أمّا جيدة ، وانها يجب أن تكون الى جانب جودتها أما وانسانة سعيدة ، وهذا الهدف لاتستطيع الوصول اليه كثير من الأمهات . اننا لانبالغ هنا في تقدير تأثير الأم على وليدها ، فان حب الأم للحياة ينتقل من الأم الى الطفل بالعدوى ، كها تنتقل اليه أيضا مخاوفها وقلقها من الحياة . ان كلا من حب الأم وتفاؤلها بالحياة من ناحية ، وخوفها من الحياة وقلقها من ناحية أخرى ، يؤثران على الطفل تأثيرا كبيرا ، ويوثران على تكوين شخصيته في المستقبل . وفي الواقع فان الانسان يستطيع أن يميز في الأطفال بين الأطفال الذين شربوا اللبن فقط وبين الأطفال الذين شربوا اللبن والعسل .

ان حب الأم لطفلها يختلف عن حب الآخرين وعن الحب الجنسي الذي يقوم على المساواة فالعلاقة بين الأم ووليدها تختلف عن ذلك تماما ، لأنها علاقة تقوم بين شخصين أحدهما عاجز تماما يريد الحصول على كل شيء ، والثاني عليه أن يقدم كل شيء ، ولاينتظر الحصول على جزاء في مقابل مايقوم به . وعلى أساس أن هذا النوع من الحب فريد في نوعه لأنه بغير عائد ، فان حب الأم يعتبر هو أعلى أنواع الحب وأرفعها درجة ومكانا ، كما أنه يعتبر من أكثر أنواع الارتباط العاطفية قداسة . . انه ارتباط عاطفي مقدس .

وتبدو قمة الاعجاز في حب الأم ليس في حبها لوليدها الرضيع ولكن في حبها لطفلها المستمر في النمو . فالحقيقة أن معظم الأمهات يحببن أطفالهن طالما كان الأطفال صغارا عاجزين وفي حاجة الى رعاية الأم وعنايتها . ان معظم النساء يرغبن في الحصول على أطفال ، كما أنهن يسعدن بمسولد الطفل (الحادث السعيد) ولايستطيعون الانتظار حتى يتمكن الطفل من الاعتباد على نفسه ، رغم أنهن لا ينتظرن بل لايتوقعن أن يحصلن من الطفل على أي مقابل ، اللهم الانظرة رضاء وسعادة ، أو ضحكة ترتسم على وجه الطفل تعبيرا عن ابتهاجه وسعادته . قد

يقال أن غريزة الأمومة لدى الانسان هي نفسها غريزة الأمومة عند الحيوان ولكننا في هذه الحالة سوف نهمل العوامل الانسانية والنفسية ، وهي العوامل المستولة عن حب الأم . وفي حب الأم نجد عنصر النرجسية النفسية ، أي عنصر حب الذات ، فلأن الأم قد عايشت الطفل جزء منها وهو بداخلها ، فان حبها لطفلها ولهفتها عليه قد تكون اشباعا لنرجسيتها النفسية . وقد تكمن أحد جذور حب الأم أيضا في رغبتها في الحصول على السلطة والملكية . فالطفل العاجز تماما عن رعاية نفسه ، والذي يخضع لرغبات الأم هو الموضوع الطبيعي الذي تمارس فيه الأم - اذا كانت أما ظالمة مستبدة - احساسها بالسلطة وبالتملك . وبمقدار تكرار هذه الدوافع يكون احتمال نقصان أهميتها عن تلك التي تتميز بالسعي المتواصل والجهد نحو تخطى كل الحدود المادية . وهذا المطلب هو أحد الحاجات الأساسية للانسان لأنه يعتمد على وعى الانسان بـذاته ، وعلى أن الانسان لايقتنع بدوره في الحياة كمخلوق خرج الى الحياة كما تخرج زهرة لعب الطاولة من بين أصابع اللاعب ، أي أن الانسان لايقتنع بأن يكون وليد الصدفة والحظ ، لايملك لنفسه شيئًا . يريد الانسان أن يشعر بكيانه الخاص ويريد أن يشعر أيضا بأنه قادر على الابداع والصنع ، وبأنه كائن استطاع أن يتخطى حدود ضعفه وسلبيته . وهناك عديد من الاحتمالات التي يتمكن الانسان عن طريقها من تحقيق رغباته واشباع حاجاته ، وأكثر هذه الاحتمالات وضوحا وتحديدا ، وأكثرها ارتباطا بطبيعة الانسان هي حب الأم ورعايتها لوليدها الـذي أنجبته الى الحياة . ففي الطفل تـرتفع الأم فوق ذاتها ، لأن حبها لطفلها يعطى حياتها معنى وقيمة .

ولكن الطفل يجب أن ينمو ، ويجب أن ينفصل عن الأم . انه يخرج من الأم بالولادة ثم ينفطم بعد ذلك عن الرضاعة ، اذ عليه أن يصبح كائنا بشريا مستقلا معتمدا على ذاته . وهنا يكمن حب الأم في رعايتها المستمرة لطفلها المستمر في النمو ، وهذا يعنى أيضا العمل على مساعدة الطفل على الانفصال عنها ليستقل بذاته . وهنا أيضا يكمن الفرق الأساسي بين حب الأم وبين الحب الجنسي .

ففي حالة الحب الجنسي يقوم شخصان كانا منفصلان عن بعضها حتى هذه

اللحظة بالاتحاد متمثلا في الفعل الجنسي . أما في حب الأم فيحدث العكس ، اذ كان الشخصان في البداية شيئا واحدا (جنين في داخل أحشاء الأم) ثم بدأ ينفصلان . على حب الأم أن يتحمل ليس فقط معاناة انفصال الطفل عن أمه التي تحب أن تحفظ به ، وإنها يجب أن تكون الرغبة في الانفصال كامنة فيه ، بل الأكثر من ذلك أن تساعد الطفل على النمو والانفصال . وفي هذه المرحلة يدخل حب الأم في وضع تكون التبعات الملقاة عليه شاقة وصعبة ، ذلك أنها مرحلة تتطلب انكارا للذات ، وقدرة على أعطاء كل شيء بلا مقابل . وكل ماتطمع فيه الأم بعد ذلك هو أن تتمنى لطفلها الحبيب حظا سعيدا وتوفيقا في الحياة .

في تلك المرحلة الصعبة ، وفي لحظة الانفصال بالذات بين الأم وطفلها ، تعجز الكثير من الأمهات عن اتمام دورهن . فالمرأة النرجسية ، المحبة لذاتها فقط ، وكذلك المرأة الظالمة المستبدة بامكانها أن تكون أما فياضة بالحب لطفلها طالما كان الطفل صغيرا عاجزا ، فاذا ماكبر الطفل وأراد الانفصال عنها كانت الكارثة الكبرى . (قد يظهر ذلك بوضوح في مشكلة الحهاة التي تشعر بأن ابنها قد انفصل عنها ، وأن امرأة أخرى قد أخذته منها ) ان المرأة التي تحب بحق ، هي المرأة التي يسعدها العطاء أكثر مما يسعدها الأخذ ، وهي المرأة التي لاتتشبث بوجودها هي فقط وبسعادتها هي فقط ، هذه المرأة يمكن أن تكون هي الأم التي تحب طفلها بعمق ، وتحبه أيضا بنفس الدرجة حتى وهو في مرحلة انفصاله عنها .

ان حب الأم لطفلها النامي ، ذلك الحب الذي لايبغى تحقيق مصلحة خاصة للأم ، أو للمحب ، قد يكون هو أصعب وأشق صورة من صور الحب على الاطلاق ذلك لأنه حب بلا عناء ، فالأم تحب طفلها بلا معاناة وبلا تصنع " ومن ناحية أخرى فان هذا الحب لايعطى مقابلا ، ولذلك فان هذا النوع من الحب يخيب رجاء من يحب بغرض الوصول الى هدف معين أو الحصول على مقابل . انه حب لذاته ، حب منزه عن كل الأغراض ولذلك فانه من أشق وأصعب أنواع حب للنسان . وبسبب صعوبة هذا النوع من الحب فان المرأة لايمكنها أن تحب بصفة عامة ، وعندما تكون أما جيدة محبة لطفلها الا عندما يكون بامكانها أن تحب بصفة عامة ، وعندما

تكون قادرة على حب زوجها وعلى حب الأطفال الآخرين ، وعلى حب كل الناس . كل البشر . وكل امرأة غير قادرة على الحب بهذا المعنى ، لن تتعدى أن تكون أما تحافظ على وليدها في صغره وترعاه ، ولكنها لن تكون بأي حال من الأحوال أما محبة لهذا الطفل ، والدليل الواضح على ذلك هو مدى استعداد الأم النفسي والعقلي ليس فقط لتحمل صدمة انفصال الطفل عنها ، ولكن أيضا قدرتها على حب طفلها بعد انفصاله عنها .

| الحب بين الظلخة والعلم |
|------------------------|
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |

# الفصل السادس

# ٣- الحسب الجنسى

يقوم حب الآخرين أو حب الغير بين أشخاص على نفس الدرجة ، أي أشخاص متساوون ، أما حب الأم فهو حب القادر للعاجز والمحتاج . وبالرغم من وجود اختلاف بين هذين النوعين من الحب الا أن هناك صفة مشتركة تجمع هذين النوعين من الحب معا . هذه الصفة هي أنها حب لايتوقف ولايقتصر على شخص محدد بعينه ، فعندما أحب الآخرين فان هذا يعنى أنني أحب كل البشر ، وعندما أحب طفلي فان هذا يعني أنني أحب كل أطفالي وكذلك أحب في أطفالي كل الأطفال ، فهم جميعا في حاجة الى المساعدة .

وعلى النقيض من هدنين النوعين من الحب نجد الحب الجنسي . والحب الجنسي يعني الرغبة في التوحد الكامل ، والرغبة في الذوبان مع وفي الشخص المحبوب ، في هذه الحالة تتجه طاقة الحب الى شخص واحد بعينه ، ولاتشمل ماعداه . وقد يكون هذا النوع من الحب هو أكثر أشكال الحب غموضا .

وقبل كل شيء يجب مراعاة أن مفهوم هذا النوع من الحب غالبا ما يختلط بمفهوم الخبرات العاطفية التي تكون وليدة الصدفة ، والتي تتميز بالذوبان والانهيار المفاجىء لكل الحدود والحواجز التي كانت تفصل - حتى هذه اللحظة - بين شخصين (رجل وامرأة) لم تكن توجد بينها قبل ذلك أية علاقة . وكما سبق القول فان هذه الخبرة السريعة المفاجئة للعلاقة الحميمة بينها يتم تكوينها في وقت قصير ، فقد تتم بعد لحظات قليلة من الالتقاء بين رجل وامرأة وبعد أن يصبح الرجل الذي كان غريبا منذ لحظات ذا علاقة حميمة بالمرأة التي التقى بها وتزوجها ، تختفي الحدود التي كانت تفصل بينها ، والتي كان يتحتم عليمها أن يتغلبا عليها ويتخطياها ، فلم يعودا بحاجة الى بذل أي جهد يهدف لمعرفة كل منها للآخر معرفة أكثر وأعمق ، أو ليقتربا من بعضها أكثر من ذلك ، لقد ظل كل منها يمثل بالنسبة للآخر موضوعا جنسيا فقط . اذا أدت هذه الخبرة بأحدهما الى أن

يتعمق في معرفة الآخر ، فان هذا التعمق في حد ذاته سيوضح له أنه يجهله تماما ، ولايعرف عنه شيئا . . . وشيئا فشيئا تهدأ اندفاعة الحب العشقي الغريزي المفاجىء ، ويظهر لكل منهما بوضوح أن المعجزة التي جعلتهما يتخطيان الحدود ويلتقيان في علاقتهما الشبقية الحميمة لم تكن إلا رد فعل للحرمان والعزلة التي كانا يعيشان فيها .

قد يتوهم الكثيرون أنهم على درجة تمكنهم من معرفة أنفسهم ومن معرفة الطرف الآخر (موضوع الحب) ، وذلك مرجعه الحقيقي هو أنهم يكتفون بالقشور الخارجية وبالمظهر ولايحاولون التعمق في المعرفة . ان العلاقة العشقية الجسدية والجنسية تأتي بالنسبة لهؤلاء الناس في المكان الأول ، وهي تبدأ عادة بالاعجاب بالجسم . ان هذا كله يعنى أن ذلك الرجل وتلك المرأة يحسان الانفصال انفصالا جسديا ماديا بالدرجة الأولى ، ولذلك يجيء الاتحاد الجسدي بموضوع الحب بالنسبة لهما على أنه دليل على تمكنها من التغلب على العزلة والانفصال .

هناك أيضا مجموعة من الطرق والوسائل التي يستخدمها الانسان للتخلص من عزلته وانفصاله عن الآخرين ، مثل أسلوب الحديث عن الذات وعن الحياة الخاصة ، وكذلك الحديث عن الآمال والأحلام ، أو عن المخاوف والقلق ، وكذلك الحديث عن سنوات الطفولة وخبراتها وأحلامها ، وهناك أسلوب آخر هو محاولة اظهار قدر من الاهتهام والمشاركة في مواجهة المشكلات وحلها . أضف الى ذلك أن أسلوب اظهار الغضب أو التعبير عنه ، وكذلك التعبير عن الكراهية ، أو اظهار شعور الكراهية لشخص ما ، وأيضا حالات نقص الحياء أو انعدام الشعور بالخجل ، يمكن اعتبارها مظهرا من مظاهر الانفصال الجسدي في مقابل العلاقة الجسدية الحميمة . وهذا يوضح لنا أن الجاذبية غير العادية التي تشعر بها الزوجة نحو زوجها ويشعر بها الزوج نحو زوجته لاتعبر عن نفسها بوضوح وعمق الا في حالة الالتقاء الجسدي والاتحاد الحميم ، حيث يتخلص كل منها من عناصر حالة الالتقاء الجحدل تجاه الآخر .

ولكن علينا ألا ننسى أن الحب العشقي الجسدي القائم على الاتحاد الجنسي حب يتسم بالوهن والضعف ، انه يختفي شيئا فشيئا ، وتكون النتيجة أن يبدأ

الانسان من جديد في البحث عن حب جديد مع انسان آخر . ومرة أخرى تعيد الكرة نفسها حيث يتحول انسان ما كان غريبا الى انسان آخر ذا علاقة شبقية حميمة مع موضوع الحب الجديد ، وتعود الفرحة والسعادة الى هذا الانسان مرة أخرى ، ومع الزمن تبدأ هذه العلاقة في الفتور والضعف حتى تنتهي ، وبذلك تعاود الدورة بدايتها الأولى في البحث من جديد عن حبيب آخر ، وفي كل مرة يعمل الخيال على تصوير الحب الجديد بأنه سيكون شكلا آخر غير تلك الأشكال التي خبرها حتى الآن ، وهذا الخيال والوهم في حد ذاته ماهو الا نتيجة لسمة الخداع في العلاقة الجنسية .

لايمكن القول بأن هدف العلاقة الحميمة هو مجرد الاشباع البيولوجي والتخلص من التوتر البدني الذي يعاني منه الانسان نتيجة للحرمان . وفي الحقيقة فان الخوف من الوحدة والعزلة يؤدي الى زيادة الاحساس بالرغبة الجنسية ، وكذلك فان رغبة انسان مافي امتلاك انسان آخر ، أو رغبة ذلك الانسان في منح نفسه لانسان آخر تعتبر مسئولة أيضا عن استثارة الرغبة الجنسية . وقد يكون غرور الانسان وتعاليه ، أو رغبته في ايلام الآخرين وتدميرهم سببا لاثارة الرغبة الجنسية . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى قد يكون الحب هو المسئول الأول عن اثارة الرغبة في اقامة العلاقة الجنسية مع موضوع الحب .

من الواضح أن الرغبة الجنسية ، وازدياد حدة التوتر الجنسي يرتبط ان ارتباطا كبيرا بكل أنواع المشاعر النفسية العميقة والمركزة من جانب ، ومن جانب آخر فان الرغبة الجنسية ترتبط ارتباطا كبيرا بالحب ، كما أن الحب يقوي هذه الرغبة وينميها .

وحيث أن الرغبة الجنسية ترتبط في أذهان الكثيرين بالحب فقط ، فان غالبية الناس يعتقدون خطأ أن الرغبة في اقامة علاقة جنسية مع شخص ما ، ان هي الا دليل على الحب لهذا الشخص .

حقيقة ان الحب قد يكون هو المسئول وهو المحرك الأول لاستثارة الرغبة الجنسية في موضوع الحب . اذا كان الأمر كذلك ، أي اذا كانت الرغبة الجنسية هي

وليدة الحب فعلا ، فان هذه العلاقة الحميمة لن تقوم على أساس التخلص من التوترات البيولوجية ، ولن تكون العلاقة الحميمة نتيجة لرغبة في تملك شخص آخر ، وانها ستكون أساساً للحصول على مزيد من الحب ، وللحصول على مزيد من الحنان ، من الشخص موضوع الحب ، في مقابل الحب والحنان الذي يمنحها الشخص المحب . أما اذا كانت الرغبة الجنسية ماهي الا وليدة التوتر البيولوجي فقط ، مع انعدام الحب ، واذا كان الحب العشقي الجنسي لموضوع الحب لايقوم على أساس من حب الآخرين فانه لن يؤدي الا الى اتحاد عابر يتمثل في اشباع شهوة جنسية عابرة .

تقوم الجاذبية الحميمة بين شخصين توهم كل منها في لحظة خاطفة بأنه تغلب على الانفصال وانتقل الى حالة من الاتحاد . ولكن الاتصال الشبقي بغير حب حقيقي ستكون نتيجته هي العودة الى الانفصال من جديد بعد انتهاء الفعل الشبقي . . سيشعر كل منها بنفس درجة الانفصال التي كان يشعر بها قبل حدوث الالتقاء الشبقي . سيشعران أنها غرباء يخجل كل منها من الآخر ، وقد يكره كل منها الآخر بعد انتهاء اللقاء بينها والشعور من جديد بالانفصال القاسي . . وربها كان هذا الشعور بالانفصال أكثر حدة من ذي قبل ، بعد أن زال الوهم الكاذب بأنها متحدان .

ليس الحنان كما تصوره بعض النظريات النفسية ماهو الا اعلاء للغريزة الجنسية ، انه في معناه الصحيح هو التعبير المباشر عن حب الآخرين ، ويمكن أن نجده في أشكال الحب الجسدي الجنسي وكذلك في أشكال الحب الروحي .

ويتميز حب الجنس الآخر بسمة خاصة لاتوجد في حب الآخرين ، ولا توجد أيضا في حب الأم. هذه السمة الخاصة بالحب الجنسي هي سمة الرغبة في ملاحظة الشخص موضوع الحب ومعرفته عن قرب . وغالبا ماتفهم هذه السمة على أنها رغبة في الارتباط التملكي للشخص الآخر والسيطرة عليه . وغالبا مانجد رجلا وامرأة يحب كل منها الآخر ، ويقتصران بالحب على نفسيها فقط فلا يحبان أحداً آخر . إن حبها ماهو في الحقيقة الا أنانية مشتركة وحباً للذات . وهناك أشخاص

يندمج كل منهم في شخصية شريك أو شريكة حياته ، وبهذا يحلون مشكلة الانفصال بجعل نفسيها شخصا واحدا ينقسم الى شخصين ، ثم يعتقدان أنها قد تخلصا بذلك من الوحدة . فلأنها قد انفصلا عن باقي العالم سيظلان هما أيضا منفصلان عن بعضها ، وسيشعر كل منها تجاه الآخر بالغربة . ان خبرة التوحد لمثل هؤلاء الأشخاص ماهي الا وهم . الحب الجنسي الحقيقي هو حب شامل ، فالمحب يحب في محبوبه كل الناس وكل الكائنات الحية . الحب الجنسي يتميز بامكانية ذوبان الشخص المحب في موضوع الحب ، وباحساس المحب بذاته الكاملة وبوجوده في حضرة المحبوب فقط .

ان اقتصار الحب الجنسي على موضوع الحب فقط لايعنى عدم حب الآخرين ، وانها هـو اقتصار فقط فيها يختص بالاتحاد الجنسي بين المحب وموضوع الحب ، وذلك بهدف الوصول الى الاخلاص الكامل للحب في جميع مظاهر الحياة ، ولكن ليس بهدف تعميق حب الآخرين على حساب موضوع الحب .

يعتمد قيام الحب الجنسي في حقيقته على أساس محدد وهو: ان حبي ينبع من وجبودي ، كما أن معايشتي للآخرين وخبرتي بهم تتم من خلل وجودهم . والوجود الانساني للآخرين يعني أنهم جميعا متساوون . . اننا جميعا أجزاء من نفس واحدة ، اننا جميعا هذه النفس الواحدة . ولأن الأمر كذلك فمن الواجب أن تكون هناك مساواة وعدالة في الحب . وفي الحقيقة فان الحب يجب أن يكون نشاطا للارادة ، انه اختيار وتقرير أن أعطى حياتي كاملة لموضوع حبي الذي اخترته ، وهذه هي الفكرة التي تقف خلف التصور المسيحي لحياة زوجية ليس فيها طلاق ، ولايفرق الارتباط فيها الا الموت ، ونفس الفكرة في الزواج الاسلامي الذي يجعل الطلاق ابغض الحلال الى الله هو الطلاق ) .

يعتقد الكثيرون أن الحب ماهو الا نتيجة لرد فعل الشعور والاحساس القوي الطبيعي الذي يجعل انسانا ماينتقل فجأة من حالة الهدوء الى حالة من الشعور القوى نحو شخص معين . ونلاحظ أن وجهة النظر التي تكمن في هذا الاعتقاد تأخذ في الاعتبار فقط الخصائص المميزة لكل من هذين الشخصين فقط ، وتهمل

حقيقة أن كل الرجال ان هم الا جزء من آدم أبو البشر ، وأن كل النساء ماهن الا جزء من حواء أم البشر . لايريد الانسان أن يعترف بعامل هام في الحب الجنسي وهو عامل الارادة . ان حب انسان لانسان مجرد شعور جارف نحو هذا الشخص موضوع الحب وانها هو اتخاذ قرار ، انه اصدار حكم واعطاء وعد . فاذا لم يكن الحب سوى الشعور كها يتصور البعض ، فان هذا يعنى أنه لاتوجد أسس لوعد يقطعه انسان على نفسه بأن يحب شخصا معينا مدى الحياة . ان المشاعر والأحاسيس متقلبة متغيرة ، انها تأتي ثم تختفي ، وقد تظهر من جديد مرة أخرى فكيف يستطيع انسان ما أن يقرر أن شعوره بالحب هذا سيظل قائها مدى الحياة أم فكيف يستطيع انسان ما أن يقرر أن شعوره بالحب هذا سيظل قائها مدى الحياة أم

من هذا المنطلق يستطيع الانسان أن يتوصل عن طريق المنطق الخاطىء الى أنه يوجد بالحب عامل الارادة والتفاني والاخلاص بدرجة تجعل من غير المهم معرفة من هم الشخصان الذان يحب كل منها الآخر . وفي حالة الزواج سواء كان الزواج قد تم عن طريق الاختيار المباشر لشريك الحياة أو عن طريق الوساطة وتدخل الآخرين ، فان على الارادة أن تقوم بتأمين الحب الذي قد يكون قائيا وذلك بمجرد اتمام عقد النواج أي أنه لاداعي لأن ينشأ الحب قبل النواج . قد تبدو هذه النظرة لدى الشخصية المترددة غير قادرة على فهم الطبيعة الانسانية ، وغير قادرة على فهم الحب الجنسي ، اننا جميعا نفس واحدة ، ومع ذلك فان كلا منا يعتبر فريدا في ذاته ، وأنه كائن لايتكرر وجوده مرة أخرى . وبالدرجة التي نصل فيها الى الشعور بأننا فنس واحدة ، سيستطيع كل منا أن يحب غيره ، وبمقدار شعورنا بالتفرد والاختلاف ، بمقدار ما يتطلب الحب الجنسي عناصر عددة وفريدة تميز صاحبها ، وهذه العناصر قد توجد لدى بعض الناس ، ولكنها بالتأكيد لن تكون متوفرة لدى كل الناس .

### الفصل السابع

#### ٤ - حب الذات (حب النفس)

بينها نجد أن مفهو حب الغير أو حب الآخرين مفهوما عاديا ومقبولا ، وبينها نجد أن الاعتقاد في أن حب الآخرين فضيلة ، فاننا نجد على الجانب الآخر اعتقاداً بأن حب الذات رذيلة . هذا الاعتقاد الذي لايقر حب الذات يرى أن الشخص عندما يحب نفسه ، فلن يمكنه أن يجب الآخرين . أي أن حب الـذات أو النفس يعتبر نوعا من الأنانية لدى الشخص يعطله ويعوقه عن حب الآخرين. ويمكن تتبع هذا الاعتقاد في ثقافة الغرب ، كما يمكن رؤيته بوضوح في ثقافة الشرق . فنجد أن "كالفن . Calvin, ch " ترى أن حب الذات يشبه الطاعون ، ونجد " فرويد .Freud,s يتحدث عن حب الذات ويربطه بالمرض النفسي ، ثم يتوصل في النهاية الى ماتوصلت اليه "كالفن . يرى "فرويد أن حب النفس أو حب الذات ان هو الا نوع من النرجسية النفسية ، التي تتحول فيها طاقة اللبيدو النفسي الى ذات الانسان نفسه ، بدلا من أن تتجه الى الآخرين ، أي أن الانسان هنا ينسحب من عالم الآخرين ، ويتمركز على نفسـه فقط فتنقطع العلاقات بينه وبين الآخرين ، ليصل الانسان في أعلى درجات المرض النفسى الى الانفصام الكامل عن العالم الذي يحيط به . وهنا يعيش هذا الانسان في عالم خيالي بعيدا عن الواقع. والنرجسية هي أول مراحل النمو الانساني على الاطلاق ، والانسان الـذي يرتد الى هذه المرحلة بعد وصوله الى مرحلة النضج يكون من الصعب عليه أن يحب ، انه يصبح انسانا مريضا.

يفترض "فرويد" أن الحب هو مظهر للنضج الجنسي ، وأن طاقة اللبيدو النفسية اما أن تتجه الى الآخرين في صورة الحب ، واما أن تتجه الى الذات متمثلة في حب الذات .

ان الحب وحب الذات يقفان هنا متعارضين وجها لوجه ، كما لو كان كل منها يتم على حساب الآخر . فاذا ازدادت درجة حب الذات نقصت درجة حب

الانسان للآخرين . كما أن حب الآخرين يكون دائما على حساب حب الذات . واذا كان حب الذات عيبا أو رذيلة فان النتيجة الحتمية هي أن تتمثل الفضيلة في حب الآخرين .

اذا عدنا بهذا المفهوم لحب الذات الى مجتمعنا الشرقي سنواجه بالمثل الشعبي القائل " من أحب نفسه كرهه رفاقه " وسنجد أيضا أن حب الذات يرتبط في أذهاننا دائها بمفهوم الأنانية ، والانسان الأناني لايستطيع أن يحب أحدا غير نفسه هو والأنانية في حد ذاتها رذيلة وتقابلها في مفهومنا فضيلة حب الآخرين وايثارهم على النفس " ﴿ وَيُؤثرُونَ عَلَىٰ أَنفُسهمْ وَلَوْ كَانَ بهمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [الحشر: ٩]

ان الاجماع في كل الثقافات على اعتبار حب الذات رذيلة يقابلها فضيلة حب الآخرين يجعلنا نطرح الأسئلة التالية: - هل أثبتت الملاحظة العلمية في مجال علم النفس أن هناك بالفعل تعارضاً بين حب الذات وحب الآخرين؟ - وهل يمكن أن نعتبر حب الذات هو والأنانية شيئًا واحد أم أن هناك اختلافاً بينهما؟ - وهل يمكن أن نعتبر أنانية الانسان المعاصر، ماهي في حقيقتها الاحبًا للذات بكل يمكن أن نعتبر أنانية والفكرية والانفعالية؟ - وهل الأنانية هي نفسها حب الذات أم أنانيجة لنقص في حب الذات؟

قبل أن نتعرض لوجهة نظر علم النفس في الأنانية وحب الذات ، علينا أن نشير أولاً إلى ذلك الاستدلال الخاطىء الذي يرى أن حب الاخرين وحب الذات لا يجتمعان وعلينا ألا ننسى أنه اذا كانت هناك فضيلة تتمثل في حب الآخرين ككائنات حية وكائنات انسانية ، فلا بد أن تكون هناك أيضا فضيلة أخرى هي فضيلة حبِّي لذاتي بصفتي كائنا انسانيا مثل الكائنات الأخرى التي يعتبر حبي لها فضيلة ، ولماذا لايكون حبي لنفسي كانسان أيضا فضيلة ؟ لاأعرف أنه يوجد مفهوم للانسان يمنعني من أن أكون انسانا مثل غيري من البشر ، وعلى ذلك فانه من البديهي أن يظهر التعارض والخلاف عندما يسلم الانسان بحبى للآخرين ، ولايسلم بحبى لذاتي ، مع أننى مثل الآخرين كائن انساني سواء بسواء .

ان الحث على حب الآخرين الذي نجده مسطورا في الكتاب المقدس "حب للآخرين ما تحبه لنفسك " والذي نجده في حديث الرسول محمد على «لايومن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه » يعني أن الاعتزاز بالنفس والشعور بالتفرد لايمكن أن ينفصل عن حب الذات وفهمها ، كما لايمكن أن يفضل حبي وفهمي للآخرين عن حبي لذاتي وفهمي لنفسي . ان حبي لذاتي يرتبط ارتباطا وثيقا بحبي لأي انسان آخر . وبهذا نصل الى الأصول والى القواعد النفسية التي نقيم عليها موقفنا .

### ولنتأمل المجموعة التالية من الشروط:

اننا يجب أن نتعامل مع أنفسنا ومع الآخرين كموضوعات . . ان مشاعرنا وأحاسيسنا واتجاهاتنا نحو أنفسنا ونحو الآخرين لاتتعارض مع بعضها ، وانها تسير في خطوط متوازية .

اذا طبقنا ذلك على المشكلة التي نتناولها الآن فسنجد أن حبنا لأنفسنا لايمكن أن يكون بديلا أن يكون بديلا عن حبنا للآخرين ، كها أن حبنا للآخرين لايمكن أن يكون بديلا عن حبنا لأنفسنا ، بل على العكس من ذلك فان حب النات لايوجد الالدى من لديه القدرة على حب الآخرين . ان الحب لايقبل التجزئة النسبية طالما أنه يتعلق بحبنا لأنفسنا كموضوعات ، وبحبنا للآخرين أيضا كموضوعات . والحب الحقيقي هو تعبير عن القدرة الانتاجية للنفس ، وهي قدرة تتضح في الرعاية وفي الاحترام وفي الاهتهام وفي المعرفة . ليس الحب مجرد انفعال عاطفي بالمعنى السلبي للفعل اللاإرادي ، وإنها هو نشاط ايجابي فعال يهدف الى تحقيق الذات والى تحقيق سعادة الانسان ، وإلى السعي نحو الشخص موضوع الحب . هذا النشاط الفعال يعتمد أساسا على وجود القدرة لدى الانسان على الحب .

هناك حقيقة تكمن خلف حب انسان لانسان آخر ، وهي الرغبة في تحويل الطاقة الانسانية والقدرة على الحب المطلق الى حقيقة واقعة . وتنصب القواعد الأساسية المقبولة في الحب أساساً على الشخص موضوع الحب في صورة اندماج

عضوي جسدي وكذلك في صورة التقاء في الصفات الانسانية . ان حب انسان ما يعنى حب كل البشر . أما الحب القائم على نظام التخصص وتقسيم العمل ، الذي يتخصص الانسان فيه في حب انسان ما أو عائلة معينة ، ولايجب ماعداها من البشر ولايشعر نحوهم بأي حب ، ان هو الاعلامة على عدم قدرة هذا الشخص أساسا على الحب . كما أن حب الغير أو الآخرين بصفة عامة ليس كما يفهم غالبا على أنه تجريد معنوي للاقتصار على حب شخص معين بذاته (الحب الجنسي) ولكنه حب يقوم أساسا بين البشر بغض النظر عن وجود شخص محدد يكون هو محور كل الحب فقط .

ومن هنا نصل إلى أن ذاتي أنا يجب أن تكون موضوع حبي لنفسي كما لو كانت أي شخص آخر ، أو ذاتا أخرى . كما أن رغبتي في حياة خاصة بي وفي تحقيق سعادي الخاصة ورغبتي في تحقيق ذاتي وكذلك رغبتي في الحصول على حريتي تعتمد أساس على قدرتي على الحب ، أي القدرة على الرعاية والاحترام والاهتمام والمعرفة . واذا كان الانسان في وضع يمكنه من الحب الايجابي المبدع ، فانه سيحب نفسه وذاته أيضا ، واذا لم يكن بامكانه سوى أن يجب الآخرين فقط ، فانه في هذه الحالة يفتقد القدرة الحقيقية على الحب متمثلة في الرعاية والاهتمام والاحترام والمعرفة .

واذا سلمنا بأن حب الذات وحب الآخرين يسيران في خطين متوازيين فكيف نستطيع أن نفسر معنى الأنانية التي تجعل الانسان يهتم بنفسه فقط ويهمل الآخرين ، أو بمعنى أصح يهتم بنفسه على حساب الآخرين ؟ ان الانسان الأناني شخص يتركز كل اهتهامه حول ذاته فقط ، انه يريد ان يحصل على كل شيء لنفسه هو ، ولايستطيع أن يعطى لأنه لايجد أي سعادة في العطاء ، وإنها توجد سعادته كلها في الأخذ وفي الاستيلاء . انه انسان لايهتم بها حوله من عالم خارجي الا بمقدار مايستطيع أن يحصل عليه من هذا العالم ، انه ليس لديه أي اهتهام بأي انسان آخر ، ونفس الشيء ينطبق على عنصر التقدير والاحترام المتبادل للآخرين . الانسان الأناني انسان لايرى الا نفسه فقط ، ولاتصدر تصرفاته وأحكامه الا على أساس

المنفعة التي ستعود عليه ، كما أنه انسان غير قادر أساسا على الحب . ألا يدل هذا التأكيد على أن اهتهام مثل هذا الشخص بنفسه لابد أن يكون بديلا على أي حال من الأحوال لاهتهامه بالآخرين ؟ كان من الممكن أن يكون هذا الفرض صحيحا في حالة ما اذا لو كان حب الذات والأنانية شيئا واحدا . وهذا الخلط بين مفهوم الأنانية ومفهوم حب الذات هو الذي أدى الى الاعتقاد الخاطىء الذي سبق أن عرضناه في أول الحديث عن حب الذات .

ان الأنانية شيء منفصل تماما عن حب الذات ، ولايمكن أن يكونا شيئا واحدا بأي حال من الأحوال . . انهما على النقيض من بعضهما تماما . فالانسان الأناني لايحب نفسه كثيرا . . ان حبه لنفسه حب فقير جدا ، ونقص قدرته على حبه لذاته ونقص قدرته على رعايته لنفسه ماهو الا تعبير عن النقص الداخلي في قدرته الانتاجية ، وهذا النقص يجعله يشعر بالخواء النفسي وبالفراغ ويصيبه بالحيرة وخيبة الأمل .

الانسان الأناني لابد أن يكون انسانا محروما مهموما وتعيسا في حياته ، ولذلك فهو انسان جشع يريد أن يحصل على كل شيء حتى ولو كان ذلك على حساب تحطيم العالم . قد يبدو أن الانسان الأناني انسان يهتم بنفسه كثيرا ، ولكنه في الحقيقة انسان يقوم بمحاولات فاشلة يحاول بها تغطية ضعفه وفشله وقدرته على تحقيق ذاته . والانسان الأناني في نظر التحليل النفسي هو انسان نرجسي ، أي أنه انسان سحب حبه عن الآخرين ، ووجهه الى ذاته فقط . حقيقة أن الانسان الأناني انسان لم يعد بقادر على حب الآخرين لأنه فقد هذه القدرة ، وهو في نفس الوقت انسان فقد القدرة أيضا على حب ذاته .

هذه النظرية عن الأنانية تتفق مع خبرة التحليل النفسي للعصابيين ، حيث وجد أن أهم أعراض العصاب النفسي هو عدم الاهتمام بالذات ، وهذا العرض يمكن ملاحظته لدى عدد غير قليل من المصابين بالعصاب ، ولكن المرضى أنفسهم لايعانون من هذا العرض عادة ، ولكنهم يعانون من وجود عرض آخر له ارتباط بالمرض مثل حالات الاكتئاب والشعور بالتعب والارهاق النفسى ، وعدم

القدرة على العمل ، والفشل في علاقات الحب وما الى ذلك . بالطبع لم يكن واضحا أن عدم الاهتمام بالذات هو العرض الرئيسي في المرض النفسي ، حيث أنه غالبا ماينظر المرضى النفسيون الى هذا العرض بفخر واعتزاز على أنه السمة الوحيدة التي تحقق لهم السعادة . فالانسان الذي لايهتم بذاته ولا بنفسه ، لايريد الحصول على شيء خاص لنفسه ، انه يضحي بنفسه ويعيش من أجل الآخرين ، وهـو فخور بأنه لايعتبر نفسه شيئا مهما . انه يشعر بالدهشة عندما يتأكد له أنه انسان محروم من السعادة رغم عدم اهتمامه بنفسه ، وأن سلوك نحو الآخرين أو معهم لايحقق له السعادة المنشودة . يبين لنا التحليل النفسي أن عدم اهتمام مثل هؤلاء الأشخاص بأنفسهم ، إن هو إلا عرض من أعراض العصاب (المرض النفسي ) ، وغالبًا مايكون هذا العرض هو أهم أعراض المرض جميعًا ، فهو الذي يجعل من مثل هـؤلاء الناس ، أناسا عـاجزين عن السعادة رغم قـدرتهم على الحب ، انهم يشعرون بعدم الرغبة في الحياة فهم لايحبونها ، انهم ملأى بالكراهية والعداوة ضد الحياة ، وانهم وجدوا قناعا يحتمون به ، وهذا القناع يتمثل في البذل وعدم الاهتمام بالذات ، حتى ولو كان ذلك نوعاً من التمركز اللاشعوري على الذات . مثل هؤلاء المرضى النفسيين أو العصابيين يمكن للمعالج النفسي أن يعود بهم الى حالتهم الطبيعية ، أي يمكنه أن يساعدهم على الشفاء ، وذلك اذا نظر المعالج النفسي الى حالة عدم اهتمام المريض بنفسه على أنها عرض مثل باقى الأعراض المرضية الأخرى التي تعوق القدرة الانتاجية لهذا الانسان ، وبالتالي يمكن ازالة جذور المرض النفسي العصابي المتمثلة في إهمال النفس أو الذات والتضحية بالنفس ، وكذلك إزالة كل الأسباب الأخرى للمرض.

ويبدو وجود عرض إهمال الذات وعدم الاهتهام بها واضحا من خلال تأثيره على الآخرين ، فغالبا مانجد تأثيره في الأم التي تضحى بنفسها ، ولا تهتم بذاتها وذلك من أجل أطفالها . انها تعتقد أن أطفالها من خلال تضحيتها بنفسها وعدم اهتامها بذاتها ، سيتمكنون من معرفة معنى حبهم لها ، ومن معرفة معنى أن يكون الانسان محبوبا ، كها تعتقد مثل هذه الأم أن أطفالها سيدركون كذلك ومن خلال

هذا النمط من العلاقة مفهوم ومعنى الحب . ان تأثير تضحية مثل هذه الأم واهمالها لنفسها لايتفق بأية حال من الأحوال مع ماتنتظره هي من أطفالها . ان أطفال مثل هذه الأم لن يكونوا سعداء بحب أمهم لهم لأنهم يدركون أن حب أمهم لهم ليس حبا بلا مقابل . . هؤلاء الأطفال يشعرون دائها بالخوف والتوتر ، ولا يثقون فيها اذا كانوا سيستطيعون تحقيق ماتنتظره الأم منهم أم لا . كها أنه من الطبيعي جدا أن تصيب العدوى هؤلاء الأطفال – التي تنتقل اليهم من أمهم – ، فيكرهون الحياة ويضيقون بها ، وتسيطر عليهم مشاعر كراهية الحياة بطريقة لاشعورية . وعلى أية حال فان تأثير الأم المهملة لذاتها لايمكن تمييزه عن تأثير الانسان الأناني ، بل غالبا مايكون تأثير مثل هذه الأم تأثيرا أسوأ ، وذلك لأن اهمال الأم لذاتها يمنع الأطفال مايكون تأثير مثل هذه الأم ، انهم يعيشون دائها تحت ضغط الخوف من عدم القدرة (أطفالها) من أن ينتقدونها ، انهم يعيشون دائها تحت ضغط الخوف من عدم القدرة على تحقيق ماتريده الأم ، والرغبة في ألا يخيبوا أملها فيهم . أنهم مثل أمهم يتعلمون كيف يواجهون الحياة مثقلين بالضغوط النفسية التي يطلقون عليها اسم الفضيلة .

واذا اتيحت الفرصة لانسان مافي أن يلاحظ أما تحب أطفالها حباحقيقيا ، فان بامكان هذا الانسان أن يتأكد جيدا من أن أهم شيء في حياة الطفل يُعلمه ماهو الحب ، وما هي السعادة ، ليس الا شعور هذا الطفل ذاته بأنه محبوب من أمه التي تحب نفسها في نفس الوقت .

# أخيرا يمكن تلخيص فكرة حب الذات كما يلي:

اذا كنت تحب نفسك فعليك أن تحب جميع البشر بنفس الدرجة التي تحب بها نفسك ، فاذا أحببت انسانا واحدا بدرجة أقل من حبك لنفسك فانك ستخسر جزءًا من حبك لنفسك . ان حبك لنفسك وحبك لكل الناس يمكن أن يجتمع في حبك لوطنك الذي تنتمي اليه وفي حبك لله كرمز نحب فيه أنفسنا ونحب فيه أوطاننا ونحب فيه كل البشر .

| <br>العب بين الظبنة والعلم |
|----------------------------|
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |

### الفصل الثامن

# ٥ - حسب الوطسن

سبق أن قلنا بأننا لانعتبر الحب ارتباطا بشخص معين بقدر ماهو اتجاه نفسي عام يتضح في سهات شخصية الانسان ويحدد علاقة هذا الانسان بالعالم كله وليس فقط بشخص واحد محدد . وفي اطار هذا التصور عرضنا لأنواع مختلفة من الحب . حب الآخرين وحب الأم والحب الجنسي وحب الذات .

ترى ماهو موقع حب الوطن من أنواع الحب المختلفة التي عرضنا لها قبل ذلك اعتقد أنه في المناقشات السابقة قد اتضح لنا بجلاء أن حب الذات شرط ضروري لاقامة أي نوع من أنواع الحب الأخرى بطريقة سوية . وقلنا أيضا ان حب النفس وحب الآخرين يجتمع كله في حب الانسان لوطنه الذي ينتمي اليه ، فها الآخرون هنا الا أبناء المجتمع الذي يعيش فيه الانسان «كمواطن» .

إننا جميعا كأبناء مجتمع أو وطن واحد على استعداد كامل للتضحية بالنفس ذودا ودفاعا عن الوطن وعن أرض الوطن ضد غيره من الأعداء ، ومع ذلك فانه لايكاد يحس بحنينه الى الوطن بنفس الصورة التي يشعر بها طفل انتزع من أحضان أمه أو انتزعت أمه منه فشعر بالوحدة والغربة والانفصال ، لايكاد يحس بهذا الشعور بقوة وحدة الا من عاش بعيدا عن وطنه فترة من الزمن . . فهو يتحرق الى وطنه شوقا ولوعة . ولا يستطيع أن يحدد أي الناس في وطنه يخصهم بكل مشاعره الفياضة ، كل مايعرفه أنه بعيد عن وطنه ويريد العودة اليه ، وكأن الوطن هو الجنة التي أخرج منها الانسان ، وهو يعاوده الحنين دائها للرجوع الى جنته المفقودة . ولاعجب أن يعتقد كل انسان أن بلاده هي جنة الله على الأرض . . "بلادي جنة الله على الأرض . . "بلادي جنة وافضل منها : يقول شوقى :

وطني لـو شغلت بالخلـد عنه نازعتني اليه في الخلـد نفسي (ولا غرابـة اننا في مصر نعتقـد أن مصر هي أم الـدنيـا ، وليست مجرد أم المصريين فقط . . انها في نظرنا أم الدنيا كلها . . منتهى الحب .)

اذا تأملنا هذا التصور الشعبي للوطن ، فلن يكون غريبا علينا أن نشبه الوطن الذي أتينا منه بالأم التي انجبتنا ، فالأم هي الطبيعة بكل مافيها من بحر وأرض وسهاء وهواء . وهنا يمكن أن يتضح لنا الشوق الجارف الى الوطن أو الى أرض الوطن ، انه شوق الى الأم الحنون والى حبها المتدفق . . أجل فقانون الحب هو الحب بالحب ، والانسان يحب من يمنحه الحب ، والأم هي أول من يمنح الحب ويجزل في العطاء ، وهكذا الوطن أيضا . ولقد رأينا في حب الأم أنه يكفى أن يكون الانسان ابنا أو طفلا لهذه الأم حتى يحصل على حبها بلا حدود وذلك اذا كانت هذه الأم أما حنونا فاضلة . ولا أعتقد أن ذلك يختلف كثيرا في حالة الوطن ، اذ يكفى أن يكون الانسان مواطنا في وطن معين ليحصل الانسان على حب هذا الوطن بلا حدود ، اذا كان وطنا يرعى أبناءه و يعترف بقيمتهم في حياته وفي مستقبله ، أليسوا هم جنوده وحماة حماه اذا لزم الأمر وهم أيضا جنوده وحماة حماه في السلم ؟

وللحقيقة يجب علينا هنا أن نبادر أيضا بالقول بأنه اذا كنا نعتبر أن الأم هي الوطن لأنها ترمز إلى الأرض وإلى الطبيعة ، فاننا لانستطيع أن نقصر تصورنا للوطن على أنه هو الأم فقط . ان الوطن بعبارة أدق هو الأم وهو الأب ، فالأم تمنح بلا حدود وبلا مقابل ، والأب لا يمنح الا من يستحق وهكذا الوطن يمنح الحب والرعاية ، ولكنه يفاضل بين أبنائه وفقا لما يقوم به كل منهم . الوطن اذن مزيج من الأم والأب ، فيظل الوطن أما للانسان طوال مراحل حياته يمنحه الحب دائما ، ولكنه في نفس الوقت يقوم بدور الأب المعلم المربي والموجه في مرحلة معينة من عمر الانسان ، وهي المرحلة التي يتحتم عليه فيها أن يدرك أسس التعامل مع الآخرين ، وقوانين المجتمع والحياة الاجتماعية .

اذا كانت الأم الفاضلة التي تحب أبناءها بحق هي تلك الأم التي تحب أطفالها في صغرهم بالسهر على رعايتهم ضعافا عاجزين ، وهي التي تعمل على تنميتهم ليصبحون كباراً يعتمدون على أنفسهم ، وان كانت تحزن لفراقهم لها وانفصالهم عنها ، الا أنها لا تعطل ولا تعرقل هذا الفراق والانفصال ، لأنها تعلم تماما أنه مرحلة من مراحل النمو التي لابد منها ، بعد أن مهدت لهم الطريق ، وهيأت لهم

أسباب الحياة . . . انها تحبهم حتى وهم بعيدون عنها ، فان الأم الظالمة المستبدة تحب ذاتها فقط في أطفالها . . انها لاتراهم ولاتسعد بهم الا وهم صغارا عاجزين ، انها تريد أن تتوقف بهم الحياة عند مرحلة لايبلغون معها حد الفطام ، تريدهم دائها عاجزين محتاجين اليها ، ولاترضى لهم بالافتراق أو الانفصال عنها اعترافا بطبيعة النمو وبطبيعة الحياة . . ان أنانيتها أقوى من حبها سواء لذاتها أو لأطفالها ، فهي تطالبهم دائها برد الجزاء ، وبتحقيق آمالها هي لا آمالهم هم ، ويعيش أبناؤها دائها في خوف وفزع ، من أن تخونهم قواهم ، ولايستطيعون تحقيق آمال أمهم ، والتي قد لايكون لها بالنسبة لهم أي معنى . . فهؤلاء الأطفال أو الأبناء قد أصابتهم العدوى من أمهم . خضعوا لارادتها ورضوا بالذل والهوان ، وتصوروا أن هذا هو قمة الفضيلة .

# ترى هل يمكن أن يتفق هذا التصور مع تصورنا للوطن؟

قد يكون الوطن بالفعل أما طيبة، عبا لأبنائه مع أننا لا نستطيع أن نتصور أن الوطن سيعطي أبناءه حبا بلا مقابل مثل حب الأم، فالوطن يعتز بمن يعمل على تحقيق أهداف، ولكننا في نهاية المطاف سنجد أن أهداف الوطن إذا كانت قيادته وطنية وحيكمة، ما هي إلا أهداف الأفراد الذين يعيشون على أرضه، وإذا كان الأمر كذلك فإن الأفراد عندما يحققون أهداف وطنهم، فانها يحققون أهدافهم هم. وإذا كان الوطن بالفعل أما طيبة، فانه سيقدم لأبنائه جميعا، وبنفس الدرجة، كل مايحتاجه هؤلاء الأبناء في نموهم المبكر، ليصبحون رجاله في المستقبل. سيهيء هم جميع فرص التعليم، والرعاية الصحية والاجتماعية والسياسية في جميع مراحل طم جميع فرص التعليم، والرعاية الصحية والاجتماعية والسياسية في جميع مراحل حياتهم. وإذا كان الوطن بالفعل أما طيبة فانه سيتولى توجيه أبنائه وارشادهم في حب وبلا تهديد بالعقاب، انه سيعمل على أن يوضح لكل منهم عوامل القوة في نفسه، ليشعر بالثقة في نفسه وفي الآخرين، وفي نفس الوقت سيقوم ذلك الأب بوضع أسس التعامل وقواعده، وعلى الأبناء أن يحترموا هذه الأسس، وعلى كل منهم أن يثبت أنه جدير بثقة الأب وبحبه. ذلك النوع من الحب الهادىء العاقل، منهم أن يثبت أنه جدير بثقة الأب وبحبه. ذلك النوع من الحب الهادىء العاقل، يمنح كل انسان الثقة والاحساس بالأمن وعدم الخوف، وهذا بدوره سيدفع الأبناء يمنح كل انسان الثقة والاحساس بالأمن وعدم الخوف، وهذا بدوره سيدفع الأبناء

- أبناء الـوطن- جميعا نحـو تحقيق أهدافهم وأحلامهم والتـي لن تخرج كما قلنا قبل ذلك عن أن تكون هي أهداف وآمال وطنهم.

أما الوطن الذي يتخذ صورة الأم الظالمة المستبدة والأب القاسي ، فهو ذلك المجتمع أو الوطن الذي يطالب بأكثر عما يقدم. أن المواطن في هذا الوطن لا يشعر بالأمن ولا بالأمان، لا يشعر بالحب ولا بالعدل ولا بالمساواة، انه يشعر دائها بالظلم وبأنه عليه أن يقدم ويقدم، ولن يجد من يهتم برعايته، ولا من يهتم برغباته وبآماله، ومايريد أن يحققه في حياته. عليه فقط أن يعمل حتى يصبح العمل مللا، وتصبح الحياة جحيماً لايطاق، والنتيجة الحتمية في مثل هذه الأوطان هي إما أن يتحول الإنسان إلى انسان ثائر ، يحاول التغبير عن طريق العنف والثورة ، واما أن يرتمي هذا الانسان الذي فقد كل شيء في أحضان أم حنون وأب رحيم . . وعند ذلك سيتحول كسله وملله وسأمه للحياة ، الى جد واجتهاد وعمل ، سيصبح انسانا منتجاً مرة أخرى ، لأنه يشعر في موقعه الجديد بالطمأنينة وبالأمن وبالحب وبالعدل. ولكن هذا الطير المهاجر مع غيره من العقول المهاجرة سيعذب الشوق والحنين إلى وطنه الأصلى، إلى أمه الأولى، مثل الطفل الذي وجد الحب والعطف والحنان لدى امرأة أخرى فارتمى في أحضانها تاركا أمه، ولكنه لن يلبث أن يعود إلى أمه الأصلية من جديد. هذا الإنسان الـذي يعذبه شوقه إلى وطنه لن يلبث أن يعود إلى وطنه الأصلى عندما تتاح له الظروف، وعندما تتحول الأم الظالمة إلى أم رحيمة عادلة. وإذا لم يتحول الإنسان في وطنه إلى عقل مهاجر فانه قد يفقد العقل، سيتحول إلى إنسان سلبي يتسم باللامبالاة . . انه انسان يعمل ولكنه لاينتج . إذا كان الوطن يتسم بالقهر والظلم والطغيان، فان هذه العدوي ستصيب المواطن أيضا، سيتحول إلى انسان ظالم مستبد مستغل، سيصبح انساناً أنانيا لايفكر إلا في نفسه على حساب الآخرين.

ولا غرابة فيما سبق أن عرضناه، ذلك أنه ليس من الصعب على المتأمل للمجتمعات المعاصرة أن يرى مثل تلك الصور، فهناك مجتمعات وأوطان يسود فيها الظلم والاستبداد، وهذه غالبا ماتكون مجتمعات طاردة (لأبنائها)، وهذاك أيضا

أوطان ومجتمعات الحرية والعدالة، وهذه غالبا ما تكون مناطق جذب، لأنها تجذب العنصر البشري إليها وتعطيه أمومتها.

إن الأم الأنانية تخسر نفسها وتخسر أبناءها بهجرتهم لها وبعدهم عنها، لأنها أم ظالمة مستبدة تريد أن تفرض رأيها على الجميع، ولأنها كذلك فلن تجد من يقف بجانبها سوى الطفل العاجز الذي لايستطيع حتى لنفسه شيئاً. أما الأم الطيبة المحبة لنفسها ولأبنائها فان حبها سينبت الحب. . . سيحبها أبناؤها بنفس الدرجة وسيتفانون في الإخلاص لها وفي الدفاع عنها والحفاظ عليها، انهم لايتخلون عنها أبدا . . . هذه الأم سيزداد خيرها وخير أبنائها . ترى هل يحارب الجندى في الميدان أبدا . . . هذه الأم سيزداد خيرها والأم الانسان الذي يشعر بالظلم والاستبداد فلن يستطيع أن يقف بجانبها ولا أن يضحى من أجلها . . انه انسان مهزوم حتى قبل أن يدخل المعركة ، مثله تماما مثل الطفل الذي ولد ميتاً ، لايقيم لنفسه حياة ، ولايسعد الآخرين بحياته .

ولا يختلف حديثنا عن الوطن بهذه الصورة كثيراً ، عها سبق أن فصلناه قبل ذلك عن المجتمع الديمقراطي والمجتمع الدكتاتوري. وما المجتمع الديمقراطي إلا كمجتمع الأم الطيبة التي ترعى أبناءها وتمنحهم الحرية ، وما المجتمع الدكتاتوري إلا صورة من الأم الظالمة المستبدة مصاصة الدماء ، والتي تفرض على أبنائها مالا يجبون ومالا يرغبون وتحملهم مالا يطيقون .

ويمكن أن نضيف هنا أيضا أن الأم مثلها ليس مثل المجتمع أو الوطن فقط، انها مدرسة، تحب أبناءها فتعلمهم لغتها ولغة الحب التي يحب بها بعضهم بعضاً.

وكما عرفنا قبل ذلك فان العائد الأصلي من الحب هو الحب ذاته، ولذلك فإن الأبناء سيتعلمون لغة الأم وسيبادلونها الحب. انهم يقدَّرون حب الأم ويقدِّرون لغتها فيحافظون عليها ويرعونها. أما الأم الأنانية والدكتاتورية فلن تكون مدرسة، انها سجن كبير يتسع لكل الشعب. . سجن يحاول كل من فيه أن يهرب منه سواء من الأبواب المغلقة أو من فوق الأسوار، انهم لن يتعلموا الحب، ولن يتعلموا اللغة، بل

سيبحثون عن الحب في مكان آخر وسيحاولون تعلم لغة أخرى، غالبا ماتكون لغة الوطن الذي سيهربون إليه، انهم يصبحون أنانيين مثل أمهم، فيحتقرونها ويحتقرون لغتها بعد أن فقدوا الثقة فيها وفي أنفسهم. انهم يشعرون بالغربة حتى وهم على أرض وطنهم، لأن الوطن تحول إلى سجن كبير، ولأن الأم لم تعدت ثق في هؤلاء الأبناء العاقين، فانها ستطلب عون ومساعدة الآخرين، من الذين فضلتهم على أبنائها، ومنحتهم ثقتها التي لم تمنحها لأبنائها بحجة أن هؤلاء الأبناء العاقين، غير قادرين على العطاء. ولكن ترى هل يستطيع انسان ما أن يعطى إذا لم يكن يملك؟ ان هؤلاء الأبناء لم يأخذوا حتى يتمكنوا من العطاء، أنهم يشعرون بالخواء حتى ولو كانوا يملكون كل أسباب القوة والقدرة على العطاء، فقد كرهوا أنفسهم ولقد سبق أن قلنا أن الأساس في الحب هو أن يبدأ الإنسان بنفسه فيكون بامكانه أن ينشر الحب في كل مكان.

بقيت نقطة هامة في مجال حديثنا عن حب الوطن وهي التي تهتم بلغة الوطن. ان احترام أي مجتمع أو وطن لنفسه ولأبنائه ، يتحدد باحترام هذا الوطن أو المجتمع للغته ، وبحبه لهذه اللغة وحبه لأبنائه . فإذا فقد الوطن حبه لنفسه ، فقد حبه للغته ولأبنائه ، وفقد الأبناء حبهم للغتهم ولوطنهم ، وطافوا يبحثون عن البديل ، في لغة أجنبية أخرى يتعلمونها ويعلمونها لأبنائهم ، فينشأون هم أيضا غرباء عن هذا الوطن وان انكار اللغة هو انكار لشخصية الوطن والمواطن وعدم الاعتراف بها ، وإذا انهارت لغة الوطن الأم ، انهارت شخصيته وقوميته وفقد أهم مقوماته ، فقد ثقته بنفسه وفقد ثقة الآخرين فيه .

# الفصل التاسع

# ٦ - حسب الله (الحب الإلهي)

لقد تبين لنا قبل ذلك أن الأساس الذي يقوم عليه سعينا نحو الحب ، انها يكمن في خبرة الانفصال والغربة ، وما ترتب عليها من نتائج ومتطلبات نحو محاولة التخلص من القلق والخوف والانفصال والغربة والعزلة ، وذلك عن طريق العودة إلى التوحد. ويتفق علهاء النفس على أن الشكل الديني للحب يتمثل في حب الله. انه حب صادر عن انفصال وانعزال وغربة الانسان ، حب يهدف إلى تحقيق خبرة التوحد بهدف التخلص من الخبرة الأولى المؤلمة وهي خبرة الغسربة والانفصال.

وفي الحقيقة فإن نفس الأشكال والمظاهر التي نجدها في حب البشر، توجد أيضا في حب الله ، كما أنه توجد بين معظم أشكال الخب الله ، كما أنه توجد بين معظم أشكال الحب البشري الأخرى .

إن المتأمل لجميع الأديان السهاوية سيجد صفتي الإيهان والكفر ، « الإيهان يعني ايهان الإنسان بالله على أنه القيمة العليا ، وعلى أنه الخالق البارىء المصور، والكفر هو عكس الإيهان تماما» ولذلك فإن معني الله في ذهن الإنسان ، يرتبط بها يعتقده هذا الإنسان عن القيمة العليا للاله موجد الكون. وتحليل معنى الإله يبدأ أساسا في رأينا بتحليل طبيعة الإنسان المؤمن الذي يعبد الله.

من الممكن -على حد معرفتنا- أن نعتبر أن تطور الإنسان ونموه ، ما هو إلا انفصال عن الطبيعة ، انفصال عن الأم ، انفصال عن روابط الدم ، وعن الطبن الذي خلق منه هذا الإنسان . لقد بدأت قصة الإنسان بتمركزه على الطبيعة وربط ذاته بها ربطا بدائياً ، رغم أنه أجبر على الانفصال عنها في بداية الخلق . انه يصر على الارتباط القديم على الارتباط القديم ، ولا يجد أمنه إلا في المحافظة على هذا الارتباط القديم بالطبيعة . لقد ظل يشعر دائها بأنه متوحد مع عالم الحيوان والنبات ، وظل يبحث عن وحدته مع تلك الكائنات ، ليظل في توحد مع الطبيعة . ومازالت هناك الكثير من الأديان البدائية التي تشهد على ذلك ، وتوضح هذه المرحلة البدائية من حياة من الأديان البدائية التي تشهد على ذلك ، وتوضح هذه المرحلة البدائية من حياة

الإنسان. فهناك الحيوانات المقدسة، وهناك الحالات التي يرتدي فيها الإنسان قناعاً يمثل شكل حيوان معين، في بعض الاحتفالات الدينية، في بعض الديانات، وهناك من يعبدون حيوانا ويعتقدون أنه الإله.

وفي مرحلة تالية من نمو الانسان وتطوره، في المرحلة التي بدأ الإنسان فيها يتعلم الحرف ومهارة الصناعة اليدوية، ولم يعدعالة في حياته على ماتجود به الطبيعية من ثهار يلتقطها ومن حيوانات يقوم بصيدها، بدأ يعتمد على ماينتجه لنفسه بنفسه. في هذه المرحلة بدأ الإنسان يصنع الحه بيديه (بداية صناعة الصنم). لقد حول الإنسان طاقته وقواه ومهارته إلى أصنام تصنعها يداه، ثم بدأ يعبد هذه الأصنام. ان عبادة الأصنام هنا ماهي إلا عبادة الإنسان لذاته، عبادته لنفسه بطريقة غير مباشرة. هذه المرحلة في حياة الانسان تدل على الاغتراب، اغتراب الانسان عها يصنع. . اغترابه عن نفسه، عندما لايستطيع هذا الانسان أن يميز بين الانهان ولقوة الانسان ولما يملكه هذا الانسان ، وهذا ما نراه في مجتمع اليوم وأقصد المجتمع الصناعي المعاصر ، حيث بدأ الانسان يعبد الآلة ويقدسها متمثلة في صورة الآلات الحديثة المعقدة مثل «الكمبيوتر».

وفي مرحلة لاحقة بدأ الإنسان يضفي على آلهته صفة الموجود الإنساني. وانه ليبدوا أن الانسان لم يكن ليصل إلى هذه المرحلة ، إلا بعد أن اكتشف نفسه وعرف أنه أرقى الكائنات في هذا العالم. في هذه المرحلة التي تميزت باضفاء الصفات الانسانية على الإله ، نجد نوعا من النمو الذي ينطلق في اتجاهين: الاتجاه الأول هو اضفاء صفات الذكورة على الإله واعتباره ذكراً في جنسه ، أو اضفاء صفات الأنوثة الانسانية على الإله واعتباره أثنى.

الاتجاه الثاني يعتمد على درجة النضج التي وصل إليها الإنسان، وعلى وجود الطريقة التي يوجد بها هذا الإنسان إله وحبه وعبادته لهذا الإله.

سنبدأ الحديث هنا عن الديانات التي كانت فيها الأم هي المحور، وما يقابلها من ديانات كان الأب فيها هو محور التركيز والاهتهام.

يوضح لنا علم الأنثرويولوجيا (علم الإنسان) ، أن هناك مجتمعات تقوم فيها

الأسرة على الارتباط بالأم ، وتسمى هذه المجتمعات بالمجتمعات «الأموميه» ، وهناك مجتمعات أخرى تقوم على أساس الارتباط بالأب، وتسمى هذه المجتمعات بالمجتمعات «الأبوية».

في المجتمعات «الأمومية» -نسبة إلى الأم- تعتبر الأم هي أرقى المخلوقات، انها الربة أو الإلهه، انها هي السلطة في البيت وفي الأسرة وفي المجتمع.

وإذا أردنا فهم الدين الذي يقوم على إضفاء صفات الأنوثة على الإله وجعله أنثى، لسنا في حاجة إلا لأن نتذكر ما قلناه عن حب الأم. ان حب الأم هو حب بلا مقابل، انه يحمي الجميع ويرعى الجميع، ولأنه حب بلا مقابل فإنه لايمكن التحكم فيه كما لايمكن شراءه أو التحايل عليه. أن وجود الأم كإله يعطى الإنسان الذي يتمتع بحبها الشعور والإحساس بالبركة، كما أن افتقادها يعطي الإنسان الشعور بالضياع والخسارة وعدم الثقة. وبما أن الأم تحب أطفالها لا لشيء إلا لأنهم أطفالها، وليس لأنهم أطفال يتمتعون بصفات تؤهلهم للحصول على حب الأم، فإن حب الأم عادل لايقوم إلا على المساواة بين الأبناء، وعلى ذلك فان جميع الناس سواسية لأنهم جميعاً أبناء أم واحدة. . لأنهم أبناء الطبيعية، وإنهم جميعاً خلقوا من الطبن.

بالنسبة للمجتمع الأبوي فانه مرحلة لدينا عنها معلومات دقيقة ، كما أنها مرحلة لسنا في حاجة إلى الحديث عن كل تفاصيلها . ففي هذه المرحلة من تطور الجنس البشري اضطرت الأم إلى النزول عن عرشها وعن مكانتها الرفيعة الراقية ، واحتل الأب مكانها ، وأصبح هو الذي يحتل أرقى مكان في المجتمع ، سواء في الناحية الدينية أو الناحية الاجتهاعية . والأساس في حب الأب هو أنه يخضع لشروط ومتطلبات . . انه حب يضع مبادىء وقواعد ، والذي يفوز بحب الأب هو الابن الذي يطيع وينفذ التعليهات ويحافظ على القواعد والقوانين . وأحب الأبناء إلى الأب هو الابن الأكثر طاعة ، والذي يبدو للأب على أنه أنسب الأبناء وأفضلهم في أن يكون خليفة الأب ووارثه بعد موته (يلاحظ أن نمو وتطور المجتمع الأبوى قد تم في خط مواز لتطور ونمو فكرة الملكية الخاصة والفردية) . هذا ويلاحظ أن المجتمع الأبوي هو مجتمع هرمى التكوين ، فالمساواة

التي كانت سائدة في مجتمع الأم (المجتمع الأمومي) بين الأبناء وبين الأخوة قد بدأت تنحرف، وبدأ نوع من عدم المساواة، وظهر الاجتهاد الفردي والمنافسة، وكل يريد أن يكون الأفضل والأحسن. وسواء أجلنا النظر في الحضارة الهندية ، أو الحضارة المصرية القديمة ، أو الحضارة الاغريقية ، أو في الديانات اليهودية والمسيحية والإسلامية ، سنجد أنفسنا نجول بأبصارنافي مجتمعات أبوية يتصف الله فيها بصفات ذكرية ، انها مجتمعات تعترف بوحدانية الإله الواحد القهار. وحيث أن حب الأم مازال ينبض في قلب الإنسان رغم اختفاء المجتمع الأمومى ، فليس من الغريب أن نجد أن صورة الأم المحبة لأبنائها لم تختف بعد في ظل المجتمع الأبوى الجديد، فهازال اليهود يعتقدون في ظهور المعجزة مرة أخرى ، والمعجزة هي رمز لحب الأم. كما يرمز للأم عند المسيحيين الكاثوليك بالكنيسة الأم وكذلك بالعذراء مريم. كما نجد فكرة حب الأم متمثلة أيضا لدى البروتستانت بطريقة غير مباشرة في تعاليمهم التي تقول «إن الله لن يحب انساناً أكثر من انسان آخر بسبب مايفعله هذا الإنسان، وعلى المؤمنين بالله أن يكونوا صغاراً ضعفاء عاجزين وفي حاجة إلى مساعدته دائماً. . . ان أعمال البشر لن تكون ذات تأثير على الله ، ولن تقوم بدور الوساطة للحصول على حب الله كما يعتقد الكاثوليك ، ويلاحظ أن هذا النوع من الحب هو حب الأم التي تحب بلا مقابل وبلا تفرقة. وفي الإسلام نجد الله الرحمن الرحيم، والغفور الـرحيم، وسعت رحمته كل شيء -رحمة الأم وحنانها- وفي نفس الوقت نجده شديد العقاب، أي أنه يجزي كل انسان على عمله ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً خَيْرًا يَرَهُ ﴿ ﴾ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةً شَرًّا يَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٧، ٨] ﴿ نَبِّئْ عِبَادِي أَنَّى أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ عَلَا ابِي هُوَ الْعَذَابُ الأَلْيِمُ ﴾ [الحجر: ٤٩، ٥٠]

ان الهدف من توضيح الفرق بين العناصر الأمومية والعناصر الأبوية في الدين ، هو توضيح ان نمط الله يرتبط ارتباطا نسبيا بدرجة ترجيح وزن الشخصية الأمومية أو الشخصية الأبوية ، وهذا ينعكس بدوره على الدين . أن المظهر الأبوي للدين يجعل الانسان يجب الله وكأنه الأب، فتؤمن بأنه عادل وبأنه شديد العقاب، وأنه يكافى المحسن ويعاقب المسىء ، وأن الله يختار أصفياءه وأولياءه وينعم عليهم ، فقد اختار الله سيدنا ابراهيم خليلاً ، واختار بنى اسرائيل واصطفاهم واختار موسى

كليها، ثم اختار أمة الإسلام وجعلها خير أمه أخرجت للناس، واختار محمد عليه الصلاة والسلام نبياً وحبيباً.

أما المظهر الأمومى للدين فيجعل الانسان يجب الله بكل معاني حب الأمومة ، اننا نشق في هذا الحب سواء كنا فقراء ضعفاء أو كنا أغنياء أقوياء. أن الأم تحب أبناءها دائها ولن تفضل أحدا منهم على الآخر، وانها تهب لمساعدة من يحتاج إلى مساعدة من أبنائها، وتهب لحماية وانقاذ من يحتاج منها إلى الحماية والانقاذ، انها دائها تعفو وتصفح، وتغفر وتسامح.

ان حبنا لله وحب الله لنا لاينفصلان عن بعضها. عندما يكون الله ي صورة الأب فإنه يجبنا كما لو كنا أبناءه ونحن نحبه كما لو كان أبانا. وإذا كان الله في صورة الأم فإن حبنا لمه وحبه لنا سيكون تماما مشل حبنا لأمنا وحب أمنا لنا. أما الفروق الأخرى فهى فروق ترتبط بدرجة النضج التى وصل إليها الإنسان في ادراكه لمفهوم الإله وفي درجة حبه لله.

بعد أن تحول الانسان من مجتمع تحتل فيه الأم مكانة القمة ، إلى مجتمع يحتل فيه الأب مكانة القمة ، أصبح بامكاننا أن نلاحظ ونتتبع نمو الحب الهادف إلى النضج في تطور ونمو المجتمع الديني الأبوي .

في طفولة البشرية اعتقد الانسان أن الله ظالم جبار، ينظر إلى الإنسان - ذلك المخلوق الضعيف - على أنه جزء من ممتلكاته، ويتحكم فيه ويصنع به كل مايريد. واعتقد بني البشر أن هذه المرحلة هي مرحلة خروج آدم أبو البشر من الجنة مطروداً بعد عصيانه لأوامر الله. وفي هذه المرحلة أيضا اتخذ الله قراره بابادة الكفر على وجه الأرض فأمر نوحا بصنع سفينته وجاء الطوفان فأغرق كل الكافرين، ولم ينج من الغرق إلا نوحا ومن آمن معه. وفي هذه المرحلة أيضا طلب الله من إبراهيم أن يذبح ولده الحبيب الوحيد «اسهاعيل»، وذلك ليختبر الله حب ابراهيم له عن طريق اظهار مدى طاعته في تنفيذ أوامره.

وفي مرحلة لاحقة من تطور البشرية ، ساد الاعتقاد بأن الله قطع على نفسه عهدا مع نوح بألا يبيد البشر مرة أخرى، وقد التزم بهذا العهد ، ليس فقط لأنه

ارتبط بالعهد، ولكن لأنه ارتبط بمعياره الخاص وهو صفة من صفات الألوهية، وهي صفة العدل، فالله عادل، ولأن الله عادل فانه لم يجبر ابراهيم على ذبح اسهاعيل وانها اختبر امتثاله للأمر الإلهي فقط ثم فداه بذبح عظيم.

ثم تأي مرحلة جديدة يتغير فيها اعتقاد الناس عن الله ووصف بالظلم والجبروت إلى صورة أب حبيب. يصبح الإله أبا رحيا يرتبط بقواعد أساسية هو ، الذي سنها لنفسه ، وهي تتجه إلى تحويل الإله من صورة الأب إلى رمز للعدالة والحقيقة والحب. «الله محبة» ، والله عدالة (هو الحكم العدل). وخلال مراحل التطور هذه وصل الإنسان أخيراً إلى مرحلة أصبح فيها الله رمزاً، فلم يعد الله شخصاً كها كان سابقاً سواء أبا أو أما. لقد أصبح رمزا للقوة الواحدة العليا والتي تقف خلف كل ظواهر الكون ﴿ إِنَّما أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُون ﴾ [يس: ٨٦] لم يعد للإله في نظر الانسان اسم محدد، فالأشياء والأشخاص والأماكن هي التبي يمكن أن تحمل أسهاءها ، أما الله الذي يدرك الأبصار جميعاً ولا تدركه الأبصار، ولا يحده الزمان ولا المكان فليس له اسم من الأسهاء المحدودة ، فكيف يكون للإله اسهاً إذا لم يكن شيئاً ولم يكن شخصاً.

والمثال الذي يوضح مرحلة التطور هذه ، نجده في قصة موسى عليه السلام عندما أمره الله أن يدعو قومه إلى الإيهان بالله . لقد خشى موسى عدم تصديق بني اسرائيل له إلا إذا قدم لهم الأدلة المادية على نبوته وحدد لهم اسم الله . ولقد تحقق ماخشيه موسى من بني اسرائيل فقد قالوا له ياموسى لن نومن لك حتى نرى الله جهرة ، وكان الذي طلب منه هذا الطلب هم صفوة علماء بني اسرائيل . وأخبر الله موسى عليه السلام أن يقول لقومه أنه رسول الحى القيوم ، وهذا يعنى الأبدية واللانهائية ، وهذا يعني أيضا أن الله ليس بشرا له عمر محدود ، وليس شيئاً ماديا لأن المواد أيضا فانية ، ولما لم يقتنعوا أخذتهم الصاعقة . الله ليس كمثله شيء ﴿ قُلْ هُو َ الإخلاص : ١ - ٤] هذا التصور لفهوم الله يهدف إلى تحرير العقل البشري من التشبيه ، أو من تصور الله على أنه الأب أو على أنه شخص ما .

ويرى بعض رجال الفكر الديني في الغرب -وأيضا تصور جماعة الدروز- أنه

من الأفضل ألا يستخدم الصفات الايجابية في تحديد الله أو وصفه بها. انهم يرون أن وصف الله بالقوة في قولنا «القوى» أو «العزيز» أو «الحكيم» وصف يضع الله سبحانه وتعالى من جديد في تصورنا على أنه شخص يملك هذه الصفات، ويرون أنه من الأفضل أن نتحدث عن الله بها ليس فيه من صفات، أى باستخدام الصفات السلبية، وبالتالى يكون بإمكاننا أن نخلع عن الله تصورنا له كبشر فنقول أنه «لانهائي» أو أنه ليس ظالما وغيرها من الصفات مثل «لم يلدو ولم يولد، ولم يتخذ صاحبة ولا ولد»، وكلها ازدادت معرفة الإنسان بالصفات السلبية لله كلها عرف الله أكثر.

وإذا حاولنا أن نطبق فكرة المؤمنين بوحدانية الله ، فاننا سنصل إلى نتيجة واحدة وهي أن نصمت تماما أمام الله ، أن نصمت عن الله ، وألا نتحدث عنه ، لأننا لم نبلغ الدرجة التي تجعلنا نتحدث عنه ، انه أصل الوجود، وهو المسئول عن وحدة الكون ، الله هو الوجود وما عداه فهو العدم . . الله هو الأصل ، انه هو الحقيقة الوحيدة في الكون ، هو الحب وهو العدل .

تصل بنا هذه المناقشة إلى أساس يوضح لنا الفروق في حب الإله. أن إله إبراهيم يمكن أن يُحب ويمكن أن يُخشى تماماً كما يحدث نحو الأب. حب للأب وخشية من عقابه، انه أحيانا يعفو ويصفح، وأحيانا يشور ويعاقب، وهذا يوضح لنا الجانب التحكمي القادر لله، هو القادر على كل شيء، يفعل مايشاء. وإذا كان الله هو الأب فان الانسان يقف أمامه مثل الطفل تماما. والانسان هنا لم يتخلص بعد من الرغبة الدينية في المعرفة، معرفة كل الصفات الآلهية، ومعرفة الحكمة الألهية، وهذا يعني أننا لم نصل إلى أعلى درجات الموضوعية للاعتراف بحدودنا الإنسانية، وبأننا لانعرف كل شيء، وبأننا عاجزون عن المعرفة. الإنسان هنا كالطفل الذي لابد له من أب يساعده ويحنو عليه ولايعاقبه، أب يجبه عندما يطيع ويمتثل للأوامر، أب يشعر أن طفله يتملقه عندما يمدحه طفله، أب يغضب ويثور عندما يكون طفله غير مطيع.

انه من الواضح أن كل الناس قد مروا أثناء نموهم ونمو شخصيتهم بمرحلة الطفولة هذه، ويبدو أنهم لم يتخلصوا منها بعد، فهي توجد لديهم في الاعتقاد في

الله المتمثل في صورة الأب الذي يقف بجانب الطفل ويساعده ويشد أزره. ورغم الحقيقة الواضحة بأن هذا المفهوم البدائي أو الطفلي قد اختفي لدي الكثيرين، وخصوصاً في الأديان الكبرى إلا أنه مازال هو الشكل السائد من أشكال العقيدة الدينية.

إن الإنسان المؤمن حقيقة يعبد الله ويؤمن به لا لشيء، لا يطلب منه شيئاً ولايرجوا لنفسه شيئاً، انه يجب الله ليس كحب الطفل لأبيه أو لأمه. لقد بلغ الإنسان المحب لله والمؤمن به حداً بعيداً بالدرجة التي تجعله لايعرف شيئاً عن الله، انه فقط يعبده ويقدسه ويجبه. إن الله هو الرمز، هو السر الذي يسعي إليه الإنسان، هو الحب، هو الحق، وهو العدالة. انه يثق في قوانين الله وقوانين السهاء، انه يفكر تفكيراً سليهاً، انه يعيش في ظل عدالة الإله، ولايجد لحياته أي معني إلا إذا ارتبطت بالله، فهو الذي يعطيه الفرصة ويوفقه ويمنحه القدرة. ان الله هو الحقيقة الوحيدة في الكون، انه هو أصل هذا الكون يستدل به على الكون ولايستدل بالكون عليه. ومايزال الانسان يجب الله حتى يصبح قريبا منه، وفي حديث قدسي يقول الله عز وجل «. . . وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى حديث قدسي يقول الله عز وجل «. . . وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى يطش بها».

## **الفصل الماشر** الله والمجتمع الغربي

اعتمد الغرب على أساليب الاستدلال المنطقي التي ورثها عن أرسطو للإستدلال على وجود الله. ولقد ظهرت أيضاً فلسفات جديدة تعتمد على المنطق المادي والفلسفة الجدلية عند "هيجل" و "ماركس". . وتوضح هذه الفلسفات أن الصراع هو أساس الوجود . . يقول هيرقليطس "ان الاختلاف يحمل في ذاته عناصر الاتفاق" ، وانه في كل انسان منا يوجد الموت والحياة ، والقوة والضعف ، واليقظة والنوم ، وكذلك الشباب والهرم . . وترى هذه الفلسفات أن أعلى درجات المعرفة هي معرفة أن الإنسان جاهل لايعرف شيئاً ، وأن الإله الأعظم ليس له اسم ، وأن الحقيقة العليا لايمكن أن تحصرها الكلمات والأفكار . يقول لاوتسه الحالد ، المفهوم الهنوم المنائد ، وبعبارة أخرى وأن الإسم الذي يستطيع الإنسان أن يسميه ليس هو الإسم الخالد ، وبعبارة أخرى إن الإنسان يبحث عن الله ولكنه لايراه ، انه يصغى إليه ولايسمعه ، ان اسمه رقيق إن الإنسان .

يرى معارضوا فلسفة أرسطو أنه اذا كان الله هو الحقيقة الأزلية ، فإنه لن يكون بامكان العقل البشري عقل قاصر عن الإدراك ، ولايستطيع القاصر أن يدرك الكال . . وعندما يصف الإنسان الله بأنه هو العليم الخبير -مشلا- فإن هذا يدل على أعلى شكل من أشكال عدم المعرفة . إن الإنسان لايستطيع أن يعرف على الاطلاق ما هو الله ، ولكنه يعرف ما دون الله وما سواه ، والعقل الإنساني مع ذلك يصر على البحث ويصر على المعرفة . ويعتقد مايستراكرت . Meister E أن الله هو «نفي النفي» أو «انكار الإنكار» فكل المخلوقات عمل في ذاتها انكارا أو نفيا بأن يكون الواحد منها شيئاً آخر وعلى ذلك فإن الله هو الحقيقة الأزلية وهو الآخر اللانهائي .

يرى أصحاب المنطق المعارض أيضا أن حقيقة الإنسان تكمن في قدرته على إدراك الأضداد، وفي ادراكه للحقيقة الأزلية حتى ولو على مستوى غير المستوى

الفكري. ان الفكر يؤدي فقط إلى ايقاظ الوعي، ولكنه لايوصل بالضرورة إلى الإجابة التامة والنهائية. وسيظل عالم الفكر محبوساً في سجن المتناقضات، والطريق الوحيد اذن لفهم العالم لا يكمن في الفكر ولكن في خبرة التوحد. وهذا يؤدي إلى القول بأن حب الله ليس هو المعرفة الفكرية والعقلية لله، وليس التفكير في حب الله، ولكنه هو النشاط الايجابي الذي يجعل الانسان يعيش هذه الخبرة فعلا. هذا النمط من الحب يؤدي إلى التركيز على رسم الطريق الصحيح في الحياة كلها، فكل النمط من الحب يؤدي إلى التركيز على رسم الطريق الصحيح في الحياة كلها، فكل صغيرة وكبيرة في حياة الإنسان يقررها حب الله، وبالتالي فهي ليست ناتجة عن المعرفة العقلية كنتيجة للتفكير.

والمتأمل للفكر الغربي الحديث سيجد هذا النوع من التفكير لدى العديد من الفلاسفة وعلماء النفس والاقتصاد فنجدهم يرون ، أن الإيهان الصحيح هو نوع من ممارسة واقامة الحياة الصحيحة. وفي هذا الاطار توصل فرويد بتفكيره إلى اكتشاف العلاج بالتحليل النفسي عن طريق التأمل والتعمق الدائم في أعهاق نفسه وفي أعهاق خبراته الخاصة ، انه فكر أو منطق لايعتمد على الفكر بقدر مايعتمد على الخبرة والمهارسة ، وهذا الاتجاه أدى إلى مجموعة من النتائج نعرض أهمها: أن كل انسان يدرك الحقيقة من خلال خبرته الخاصة ، وبالتالي فإن الحقيقة لابد أن تكون نسبية ، وعلينا ألا نهاجم الآخرين الذين يصيغون أفكارهم بطريقة تختلف عن سيغتنا لأفكارنا. وقد أدى هذا المنهج أيضا إلى القول بأن المهم هو إعادة تشكيل ولدى المتصوفين ولدى المترهبين ليست هي توصيل الناس إلى التفكير الصحيح ، ولكن توصيلهم إلى أن يجربوا بعمق خبرة الرياضة الروحية والسياحة النفسية في ولكن توصيلهم إلى أن يجربوا بعمق خبرة الرياضة الروحية والسياحة النفسية في ملكوت الله وفي الكون ، هي التأمل الذهني المركز والعميق الذي يفصل الإنسان عن الوجود المادي ويصله بالله اتصالا روحياً .

وإذا كان هذا المنهج التأملي القائم على معايشة الخبرة والمهارسة ، هو منهج الفلاسفة ورجال الدين الغربيين ، إلا أن علماء الغرب ومفكريه في الوقت الحاضر ، قد نبذوا هذا المنهج جانباً وأخذوا الاتجاه المناقض ، فهم يعتقدون أن العشور على الحقيقة الأزلية يكمن فقط في الفكر، وأن التفكير العقلي هو المنهج وهو الطريق

الوحيد الذي يوصل إلى المعرفة ، بغض النظر عها إذا كان الإنسان قادراً على المعرفة أم لا. قادراً على الوصول إلى الجوهر أم لا. ويرى رواد هذا المنهج القائل بأنه بامكان الانسان أن يخبر الحقيقة على المستوى الفكري بأن هذا المنهج والأسلوب لايؤدي فقط إلى وضع قانون ، ولكنه يؤدى أساساً إلى العلم . . وفي التفكير العلمي لايؤخذ في الاعتبار إلا الفكرة الصحيحة ومعيار الصحة هنا هو العقل ، وكذلك التطبيق العلمي في المجال العملي أى الانتقال إلى مجال التكنولوجيا .

ومن هنا يعتقد علماء الغرب بأن منهجهم وأسلوبهم الفكرى قد أدى بهم إلى فقدان الصبر وإلى سرعة الانتاج والانجاز. . أدى بهم إلى الوصول إلى قوانين علمية جديدة . وأدي بهم إلى اكتشاف الطاقة النووية . وفي نفس الوقت يوجهون النقد إلى الفكر الديني المسيحي وإلى الفكر التصوفي الشرقي بأنه فكر يؤدى إلى الجهاد والصبر وإلى بذل الجهد النظري وليس الجهد التكنولوجي .

| العب بين الظبخة والعلم |
|------------------------|
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |

## الفصل الحادي عشر حب الله في المجتمع الإسلامي

تقرر العقيدة الإسلامية بأن الله ليس كمثله شيء ﴿ لَيْسَ كَمِثْلُه شَيْءٌ وَهُو َ السَّميعُ الْبَصيرُ ﴾ [الشورى: ١١] ومن البديهي أن لايستطيع عقل الإنسان القاصر أن يعرف من ليس كمثله شيء. هذه المعرفة لله تبدوا مستحيلة، ويتضح استحالتها في حق الكائنات جميعاً. يقول الإمام الجنيد: «لايعرف الله تعالى إلا الله تعالى» أي أن المعرفة الحقيقية التامة لاتكون إلا لله تعالى. ويتفق في هذا الـرأي الإمام الغزالي، وكمذلك تنتهي معرفة العارفين بالله إلى عجزهم عن المعرفة. وإذا كانت المعرفة الحقيقية لله مستحيلة على البشر فإنه لايبقي أمامنا إلا المعرفة النسبية وهي معرفة أسمائه سبحانه وتعالى ومعرفة عجائب صنعه في الكون. لقد خلق الله الخلق ليعبدوه، والعبادة هي قمة المحبة والمحبة هي قمة المعرفة. والحب في الإسلام هو القانون الحاكم في الوجود ، وعطاء الله هـ و سبب ميلاد الكون والإنسان، وقد خلقنا الله ليتفضل علينا بحبه، وليسمح لنا بحبه. ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدُّ مِنكُمْ عَن دينه فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقُومٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٥٤] وهنا كما هو واضح يتوعد الله من يرتد عن دينه وهذا هو أفدح الذنوب، يتوعده بأرقى مافي الوجود من مشاعر الحب، لا يهدد بالنار والعذاب، وانها يهدده بأن يستبدل به قوماً يحبهم ويحبونه . . إن القيمة الوحيدة التي تقف على النقيض من الشرك بالله وعدم الإيمان به هي قيمة حب الله.

إن قانون الحب الأعلى كما سبق أن وضحنا - هو العطاء . . وإذا كان الحب عطاء فإن الله وحده هو المعطى . . فهو يعطى عباده كل شيء ، أما العبد فإنه لايستطيع أن يعطى شيئاً ، إذا أنفق الانسان من ماله في سبيل الله فإنه لايعطى الله شيئاً لأن المال مال الله ، وإذا استشهد في سبيل الله فإن الجسد والروح ملك خالص لله ، ولايمكن أن يقال لمن يرد الأمانة إلى الله المالك الأصلى أنه يعطيه شيئاً . إذن فقانون العطاء لايسري إلا على الله فقط ، وبالتالي فإن الله وحده هو المحب ، ومن الوهم أن يتصور الإنسان غير المؤمن أنه يجب الله ، فالحقيقة أن الله هو الذي يجب الإنسان

ويقبل منه الشكر بدلا من العطاء، ويجعل الشكر سببا في زيادة العطاء﴿ وَإِذْ تَأَذُّنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمُ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُم إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ [إبراميم: ٧]. انه لمن دواعي الرحمة بالإنسان أن يخفى الله سبحانه وتعالى حكمته عن البشر، لقد أعطاهم من الحكمة قدراً يمكنهم من الخلافة في الأرض، وأعطى الأنبياء قدرا يمكنهم من الدعوة إليه، أما سر حكمته العظمى فقد أبقاه سرا لذاته، ومن الأفضل أن نسجد لله بدلا من السؤال عن ذاته. ورغم هذه الحقيقة فإن الإنسان لايكف عن الأسئلة سواء عن حكمة الله أو عن ذات الله . إن الأصل في العقيدة الإسلامية هو المعرفة والسؤال حق للإنسان، حق للإنسان أن يسأل عن كل شيء وعن أي شيء وأن يفكر في كل شيء، وليس هناك أي منطقة محرمة إلا منطقة واحدة وهو التفكير في ذات الله ، وذلك لسبب بسيط وهو أن ذات الله تعالى تتجاوز طاقة العقل البشري وقدرة الفكر الإنساني، فكيف يدرك العقل القاصر حقيقة الإله الأزلى الكامل. أن الدليل في الإسلام على وجود الله هو الله ذاته. يقول الإمام الغزالي بعد تجربة الشك التي خاضها كمنهج لمعرفة الله، شككت في كل شيء، ولم أهتد إلى شيء وإذ بإيهان قذف الله به في صدري فآمنت واسترحت من الشك. الطريق إذن لمعرفة الله هو الله . . هـو الإيمان فالعقل مخلوق لايـدل إلا على مخلوق مثلـه . وليس معنى هذا كما يمدعى الغربيون أن دين الإسلام هو دين إيهان وصبر وتأمل فقط ، فالعقيدة الإسلامية هي المستول الأول عن قيام المنهج التجريبي في دنيا المادة ، وهي المستول الأول عن اطلاق عنان الفكر وحثه على النظر والتأمل والتفكير في الكون. أما ذات الله فهي ليست مادة تخضع لتأمل العقل وأسئلته. فالعقيدة الإسلامية باحترامها للعقل ومخاطبتها الدائمة للعقل ، قـد بينت للعقل أيضاً حـدوده التي يتوقف عندها. ففي دنيا الغيب لايلجا المسلم إلى العقل وإنها عليه أن يؤمن بالغيب وأن يصدق ما أتى به الرسول.

ان السؤال عن ذات الله هو سؤال خاطىء منذ البداية لأنه يفترض خضوع الله لقوانين الحياة الإنسانية، وهي حياة تعرف بالمشاهدة والتجربة وينطبق عليها قانون الأشياء، ويتصور أصحاب هذا السؤال أن قانون الأشياء يمكن أن ينطبق على الله. . ولو تأملنا قليلا لوجدنا أن لكل كائن قانونه الخاص الذي لاينطبق على

الكائنات الأخرى، وهذا يعني أن القانون البشري لاينطبق على ذات الله. إذا كان الإنسان يولد وينمو ويتزوج ويلد فإن الله سبحانه وتعالى ﴿ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ آَ الْإِنسانَ يُولُدُ ﴿ لَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ [الإخلاص: ٣، ٤] «لم يتخذ صاحبة ولا ولدا» إذن فلا سبيل إلى معرفة الله إلا الإيهان بالله.

لا تنكر العقيدة الإسلامية أن يستدل الإنسان بنفسه وبالكون على وجود الله وانها تدعو إليه، وهذا يؤكد احترام هذه العقيدة للعقل. وتوجد مستويات للاستدلال على وجود الله، فالنظرة التقليدية تبدأ من الكون والإنسان، أي تستدل من وجود الكون على وجود الله ، أما النظرة الأعلى والأرقبي فهي تجاوز الوجود إلى الموجد وتجاوز الكون إلى الله ، أي أنه تستدل بـوجود الله على وجود الكون ، وهكذا يفعل بعض المفكرون الاسلاميون ، فمنهم من يعتقد أن الفكرة التقليدية في الإستدلال على وجود الله خطأ، ويعتقد أن الكون كان ظلمة أنار بظهور الحق فيه، فمن رأى الكون ولم يشهد الله فيه أو عنده فقد حجبت عنه شموس المعارف، فكيف يتصور العقل أن يحجبه شيء وهو أساس وجود كل شيء ، كيف يحجبه شيء وهو الواحد الذي ليس معه شيء . . " الهي كيف يستدل عليك بها هو في وجوده مفتقر إليك، أيكون لغيرك من النظهور ماليس لك حتى يكون هو المظهر لك؟ متى غبت حتى تحتاج إلى دليل يدل عليك؟ ومتى بعدت حتى تكون الآثار هي التي توصل إليك؟ شتان بين من يراه ويستدل به ومن لايراه فيستدل عليه " . ان الكون نسبى له نهاية أما الله فهو أزلى مطلق، ونحن ندرك الكون بحواسنا، وقد تخدعنا الحواس، ولذلك فإنها لاتوصلنا إلى الحقيقة. قمة العقيدة الإسلامية إذن تكمن في معرفة الله بالله أي الإيمان ﴿ . . أَفِي اللَّهِ شَكٌّ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ . . . ﴾ [إبراميم: ١٠] ﴿ شُهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُـوَ وَالْمَلاَّئكَةُ وَأُولُوا الْعَلْمِ قَائمًا بـالْقسْط لا إِلَهَ إِلاًّ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨]

القانون الأساسي في الإسلام هو قانون التوحيد ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تَحِبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبَبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفُرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾ [ال عمران: ٣١].

واخلاص التوحيد يعنى محبة الله، يعني محبة العدل وكراهية الظلم والله هو العدل والعادل. بالتوحيد يحب الانسان في الله ويكره في الله، ان التوحيد حقيقة ، ولكنها يجب أن تجد مجال التطبيق في الحياة، فالمعرفة النظرية والعقلية بحقائق الدين الإسلامي تفقد الحقائق معناها، ولا تحقق الحكمة الالهية في خلافة الانسان لله في الأرض. ليس التوحيد فكرة عقلية مجردة، وإنها هو قانون يجب أن يظهر أثره في الحياة، واهدار هذا القانون هو المسئول عها يصيب المسلمين والمجتمع الاسلامي من مآس في حياتهم ، فحين اقتصر التوحيد على القول بغير عمل ، وعلى الشهادة بالأفواه بغير سلوك فعلى، صار سهلا على الناس أن يكرهوا العدل ويحبون الظلم، وأن يسكتوا على الظام ولا يناصرون المظلوم صاحب الحق، أصبح من السهل عليهم أن يلجئوا إلى التواكل والكسل وعدم السير والسعى في الأرض ، وبذلك أنكسر أهم قانون من قوانين الحياة والخلافة في الأرض، قانون اختيار الأفضل سواء في أسلوب العمل والانتاج أو في اسلوب الإدارة أو في شكل الحياة الانسانية الاجتهاعية وكل العلاقات الانسانية

﴿ . . وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلّهِ . . . ﴾ [البقرة: ١٦٥] أى أن حب الله صفة من صفات المؤمنين وغاية من غايات وجودهم ، وما جزاء الحب إلا الحب «ومايزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحببته فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وكنت نظره الذي يبصر به ، وكنت يده التي يبطش بها » أى أن طاعة العبد لله وجه لله تجعله قريباً عند الله مخلصا لله ، ذاكراً له ، يقول الله تعالى ﴿ . . وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَىٰ . . ﴾ [الانفال: ١٧] العقيدة الإسلامية إذن تقوم على جانبي العقل والحب وهو قمة العبادة ، والعبادة قمة المعرفة فلا حب بلا معرفة ، والإنسان الذي لايعرف لايستطيع أن يجب ، انها يقدر على الحب من يقدر على التفكير والفهم والملاحظة والرؤية والاحساس والعطاء ، وكلها ازدادت معرفة الإنسان كلها زادت قدرته على الحب . إن أهم قوانين الحب هو العطاء ، والعطاء في الحب ، يعطى الإنسان احساساً بالسعادة وكأنه يأخذ ، العطاء يحتاج إلى رقى الإنسان ، فلا يستطيع الإنسان أن يخرج من أنانيته إلا إذا ارتقى علمه ونضجت الإنسان ، فلا يستطيع الإنسان أن يخرج من أنانيته إلا إذا ارتقى علمه ونضجت شخصته ووجدانه .

ولا توجد عقيدة تربى أبناءها على الحب مثل عقيدة الإسلام. قد لا يتحدث الإسلام كثيراً عن الحب، ولايستخدم هذه الكلمة كثيراً، لأنه يعرف حقيقة الحب ويهارسه في حياته اليومية. وإذا كان الحب هو الحل الوحيد لخروج الإنسان من عزلته والخلاص من غربته، أى الخروج من سبجن الذات والأنانية إلى الكون الرحيب، فإن الحب جزء من أصول الإسلام وقواعده، لأن الإسلام يصل المسلم بالله أولا وأخيرا. فالمسلم المؤمن لايكون وحيدا ولا غريبا، لأنه يعرف أن الله معه. المسلمون يتصلون بالله مباشرة وبلا واسطة فالله معهم في كل وقت وفي كل مكان، المسلمون يتصلون بالله مباشرة وبلا واسطة فالله معهم في كل وقت وفي كل مكان، في . وهو معكم أين ما كُنتُم . . . فه [الحديد: ٤] هذا الاتصال هو أول المعرفة النظرية بالعقيدة، فشهادة الانسان بالوحدانية لله سبحانه وتعالى تعنى خروجه من سجن بالعقيدة، فشهادة الانسان بالكون وبخالق الكون . وإذا شهد الانسان أن له ربا، وإذا أيقن أنه ليس وحده في هذا الكون الفسيح ، تحرر من الغربة والخوف، وتحررت طاقته ومواهبه، وبالتالي يصبح الإنسان حراً.

شهادة الإنسان بوحدانية الله ، هي بداية الحب النظري والمعرفة النظرية ، والصلاة هي التطبيق العملي لهذه المعرفة وهذا الحب لأنها التقاء بالله واتصال به ، والزكاة عطاء وهي أحد قرانين الحب، والصوم امتثال لأوامر الله حبا فيه ، والحج احياء لأحد شعائر حب الله ، تذكاراً لحب إبراهيم لله وتقديم ولده الوحيد قربانا لله دليلاً على حبه . وهكذا يجد المتأمل للعقيدة الإسلامية انها عقيدة تقوم أساساً على الحب . . أرقى أنواع الحب . . حب الله . . . الجهاد في الإسلام حب لله ، لأن الأرض هي أرض الله ، والإنسان هو خليفة الله في الأرض وهو المسئول عن الجهاد في سبيل الله دفاعاً عن الحق ورفعاً للظلم والشر.

إن الإسلام لايعرف غلواً في شيء على حساب شيء آخر، فهو يهيء للإنسان توازنا يمكنه من القدرة على العمل، ولذلك فلا بد من التعامل بحذر مع ما ذهب اليه المتصوفون بل ولا بد من توجيه النقد الشديد إلى أولئك المتصوفين الذين لجئوا إلى الزهد وإلى الصوامع و بعدوا عن المجتمع، لأنهم إذا كانوا قد وجدوا هدوء وراحة النفس – وهو أمر مشكوك فيه – فإنهم لم يقدموا أى شيء لاصلاح المجتمع. يعرف

الإسلام حب الله ولكنه لايعرف الرهبنة «لا رهبانية في الإسلام» يحترم الإسلام العقل ولكنه لا يجعل له السيادة على الروح، يقرر الإسلام حقائق الوجدان ولكنه لايسمح لها بشل نشاط العقل، يعترف الإسلام بحاجات الإنسان الدنيوية ولكنه يطالبنا بألا ننسى الآخرة وأن نجعل الدنيا طريقاً إليها.

لقد كانت الشخصية الإسلامية في أعلى درجات نضجها وكمالها في عهد النبي عَيْنِ وكانت العقيدة الإسلامية في أوج تناسقها مع شخصية المسلم ، وبتطور المجتمع الإسلامي بدأ التوازن يختل ، فقد ظهر المتكلمون ورأوا أن الحياة عقلا فلسفياً جافا يتيه اعجابا بنفسه - مثلها يفعل المجتمع الغربي في الوقت الحاضر-ورأى المتصوفة أن الحياة ماهي إلا وهج من الحب الذي يخلو من العقل، وكلاهما على باطل فلا يمكن أن تغلب العلمانية على العقيدة الاسلامية الصحيحة ولا يمكن أن يكون الإسلام مجرد شطحات روحية وخيالية لدى نفر عزلوا أنفسهم عن المجتمع وعاشوا لانفسهم فقط . وهنا يحضرنا ما قاله الرسول على الأحد الأشخاص الـذي كان يجلس دائهاً بالمسجد ولا يعمل فلها سأله النبي علي عن أمره قال: إنها اتفرغ للعبادة ، فسأله الرسول ﷺ ومن يعولك أو ينفق عليك ؟ قال الرجل: أخي يعمل وينفق على ! فقال لـ الـرسول ﷺ " إن أخاك أعبـ د منك " . ولم لا والقرآن الكريم يحثنا ويعلمنا السلوك الصحيح ففي سورة الجمعة يقول الله سبحانه وتعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُوديَ للصَّلاة من يَوْم ٱلْجُمُعَة فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذكر اللَّه وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْـرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ فَإِذَا قُصَيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشرُوا في الأَرْض وَٱبْتَغُواً مِن فَضْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهِ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلَحُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ [اَلِجمعةَ: ٩، ١٠] وفي سورة الحج يقول الله سبحانه وتعالى ﴿ وَأَذِّن فِي النَّاسِ بالحْجِّ يَأْتُوكَ رَجَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِّ عَمِيقٍ ﴿ ﴿ لِيَشْهِيدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مُّعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مَّنْ بَهِيمَة الأَنْعَام فَكُلُوا منْهَا وَأَطْعَمُوا الْبَائسَ الْفَقيـرَ ﴿ ﴿ ﴾ َ [الحج: ٧٧، ٢٧] وهذه النداءات توضح لنا أن العبادة لا تمنع العمل بل الاكثر من ذلك أن في العبادة عملًا ، فما المنافع في الحج وهو عبادة إلا نوع من العمل والكسب ، وهذا ما يختلف تماماً عما يذهب إليه بعض المغالين والمتطرفين في العبادة والعقيدة . إن ما يعتقده الغرب عن الإسلام وعن التجربة الروحية فقط والمتمثلة في خبرة الصوفية أن هو إلا وهم خاطىء، فما غلو الصوفية وشطحاتهم إلا تعبير فنى أو أدبى عن مشاعر أديب أو فنان، ولايمكن أن يحتسب التعبير الفني بأى شكل من أشكاله أو صوره على الإسلام، لأنها أساليب تعبير فنى تعتمد على الخيال والعاطفة، ولا بأس على من يحب ويذوب حبا أن يعبر عن حبه في أي صورة فنية، مادام بعيداً عن المساس بأصول العقيدة، مع الاعتراف بأن هذا النوع من الإيهان انها هو ايهان سلبي ومحسوب على تقدم المجتمع الذي يعيشون فيه اسها وهم منفصلون عنه فعلا، فانعزال المتصوف في صومعته لايصلح إلا نفسه – ان صح هذا القول – ولكنه لايصلح المجتمع وما أحوجنا إلى صلاح النفس واصلاح المجتمع.

وهكذا نجد أن حب الله في المجتمع الغربي ماهو إلا خبرة فكرية في العصر الحاضر، أما حب الله في المجتمعات الشرقية والمجتمع الإسلامي فهى خبرة عقلية ووجدانية تشمل جميع نواحى الحياة، أما خبرة المتصوفين والمترهبنين فهي خبرة روحية خالصة ، وهذا ما يرفضه الدين والعقل .

نعود من جديد إلى حبين متوازيين وهامين هما حب الوالدين وحب الله. ان الطفل يرتبط بأمه في البداية على أنها هي أساس وجوده. انه يشعر بعجزه وبحاجته اليها و إلى حبها. وفي مرحلة تالية يرتبط الطفل بوالده، فيصبح الأب هو محور الارتكاز، ويصبح أيضاً هو المثال والقدوة في تفكير الطفل وتصرفه. هدف الطفل في هذه المرحلة هو الحصول على رضاء الأب ومدحه وتجنب غضبه وتجنب الوقوع تحت طائلة عقابه. وفي مرحلة البلوغ يكون الإنسان قد انفصل تماماً عن الأم، وكذلك يكون قد تحرر تماماً من الأب. إن الإنسان في هذه المرحلة يكون قد استدمج في يكون قد مبادىء الأب ومبادىء الأم، لقد أصبح هو سيد نفسه، هو أم نفسه وهو داخله مبادىء الأب ومبادىء الأم، لقد أصبح هو سيد نفسه، هو أم نفسه وهو أب نفسه. وفي تطور الإنسانية كلها نرى هذه الصورة من تطور ونمو الطفل، فقد أب نفسه. وفي تطور الإنسانية كلها نرى هذه العاجز بالأم ربة الطفل، ثم كان ارتباط البشر في البداية هو ارتباط الطفل العاجز بالأم ربة الطفل، فهذه ارتباط بطاعة الأب رب الطفل حتى يصل إلى مرحلة البلوغ والاستقلال. وفي هذه المرحلة لا يمثل الله للإنسان صورة الأم أو صورة الأب، وانها يصبح مجرد رمز يعيه المرحلة لا يمثل الله للإنسان صورة الأم أو صورة الأب، وانها يصبح مجرد رمز يعيه المرحلة لا يمثل الله للإنسان صورة الأم أو صورة الأب، وانها يصبح مجرد رمز يعيه

الإنسان من داخله، في هذه المرحلة يرى الانسان أن الحب والعدالة تتمثلان في القرب من الله.

أن حب الله من هذا المنطلق الفكري لاينفصل عن حب الوالدين. فعندما لايستطيع انسان ما أن يتحرر من حب الأم والأرتباط بها، وعندما لايستطيع الاعتباد على نفسه، وعندما لايسطيع الإنسان أن يتحرر من الأب الذي يثيب ويعاقب، أو يتحرر من أية سلطة أخرى، فإنه لن يستطيع أن يجب الله حبا ناضجاً، ذلك أن ايهانه وعقيدته سيكون على أساس مرحلة سابقة في حياة الإنسان حيث كان اله الإنسان فيها مضى أي في طفولته هو الأم التي تحميه والأب الذي يعاقبه أو ينعم عليه.

اننا في العصر الحاضر نجد أمامنا هذه المراحل جميعاً من طفولة البشرية وحتى نضجها الحالى. أن كلمة الله تعنى أصل الوجود كما أنها تعني الأزلية. ان كل انسان حكا قال فرويد - يحمل في عقله الباطن (اللاشعور) نموذ جا لكل المراحل التي مرت بها البشرية منذ بداية الحلق. والسؤال هو: إلى أى مدى سيستطيع فرد ما أن يصل في نموه? ان ما يمكن قوله هنا هو أن حب فرد ما لله يرتبط بالدرجة التي وصل إليها هذا الفرد في نموه ونضجه وفي نمو حبه لوالديه، وحبه لكل البشر . ان حبه لله وحبه للناس يكون في الغالب حبا الاشعوريا، انه حب مستور، وقد ألفت له الأسباب العقلية من خلال التطور الفكري العقلي والبحث الدائم عن مفهوم الحب. ان حب الناس يتم من خلال الفكر والاختيار، أما حب الأسرة فإنه حب يتم مباشرة من خلال صورة المجتمع ومن خلال تكوين هذا المجتمع . عندما يكون البناء الاجتماعي للمجتمع قائم على أساس وجود السلطة المتحكمة، سلطة يكون البناء الاجتماعية التجارية، أو سلطة الإعلام، فان حب الله وحب الناس لن يكون حباً ناضجاً بمفهوم الأديان السهاوية .

وما يمر به المجتمع الأوروبي الصناعي في الوقت الحاضر ورغم وجود أنظمة ديمقراطية في معظم الدول الأوروبية ، يشكل نمط الحب في المجتمع بطريقة أخرى فقد بدأت غربة الإنسان تزداد في هذا المجتمع بعد أن أصبح الإنسان مجرد جزء من آلة الانتاج.

لقد صنعوا الصنم واغتربوا عنه وبدءوا يقدسونه ويعبدونه ويخضعون أنفسهم له. وما الصنم في المجتمع الصناعي إلا آلات الانتاج الضخمة المعقدة والتي خضع لها كل أفراد المجتمع.

| والعلم | النلسنة | العب بين |
|--------|---------|----------|
|        |         |          |

## الباب الثالث الحب بين السواء والمرض الفصل الثاني عشر الحب في المجتمع المعاصر

إذا كنا ننظر إلى الحب كقدرة من القدرات على أنه نتاج لنضج الإنسان ونمو شخصيته الخلاقة ، فإنه لابد أن تكون هذه القدرة على الحب موجودة بالضرورة لدى كل انسان يعيش في مجتمع ، ويخضع لهذا المجتمع بها فيه من مؤثرات تترك بصهاتها على شخصيته .

عندما نتحدث عن الحب في المجتمع المعاصر فإننا نتساءل عها إذا كان بناء هذا المجتمع وتركيبه الحضاري يطالب الإنسان بالحب، ويساعده على الحب أم لا؟ إن طرح هذا السؤال يعنى أن الاجابة عليه ستكون حتها بالنفى. . فلا يوجد انسان موضوعي أو حيادي ، يلاحظ المجتمع الصناعي الحديث ، ويلاحظ الحياة في هذا المجتمع بطريقة محايدة ، إلا ويتشكك في وجود الحب كظ اهرة اجتهاعية في هذا المجتمع ، سواء كان هذا الحب هو حب الآخرين أم حب الأم أو حتى الحب المخسي . فقد حل محل هذا الحب نوع آخر من الحب المرضى غير السوي . وهذا الحب المرضي ما هو إلا دليل على أن الحب الطبيعي قد بدأ ينقرض تاركا خلفه حطاما أو أطلالا من الحب .

يقوم المجتمع الصناعي على مبدأ الحرية السياسية من ناحية ، وعلى مبدأ التسويق الاقتصادي وتسويق العلاقات الاجتماعية من ناحية أخرى . ان سوق الاستهلاك هي التي تحدد الشروط التي تخضع لها عملية المقايضة ، أما سوق العمل فهي التي تنظم بيع وشراء القوى العاملة . لقد أصبحت الأشياء التي يحتاج اليها الإنسان وكذلك طاقة الانسان ومهاراته من السلع التي تخضع لتسعيرة السوق ،

وهذه يمكن المقايضة عليها وفقا لشروط السوق، بلا اغتصاب أو إجبار وبغير أساليب الحيل والخداع. وتخضع كل السلع في السوق لقانون العرض والطلب. وكذلك نجد أن الطاقة الإنسانية أو القوى العاملة البشرية، كما يطلق عليها عادة بها لديها من مهارات لايمكن أن يكون لها أية قيمة إذا لم يكن السوق في حاجة إليها. يستطيع صاحب العمل أن يشترى القوى العاملة ويستعين بها في استثار رأسهاله في مشروع يدر عليه الربح. والذي يملك القدرة على العمل يتحتم عليه أن يبيع طاقته على العمل وفقاً للشروط التي تعرضها سوق العمالة إذا أراد ألا يتضور جوعا. هذا البناء الاقتصادي للمجتمع يعكس نفسه مرة أخرى في تقييم وتنظيم القوى العاملة وفقاً لمهاراتها. يتحكم نظام العمل في قوى البشر، بدرجة تجعل الآلات الجامدة أكثر قيمة من الإنسان الحي العامل، وأكثر من قدرات الإنسان، وأكثر قيمة من كل ماهو حياة. وهنا تصبح قيمة الإنسان كامنة في مقدار ما يملكه وأكثر قيمة من كل ماهو حياة. وهنا تصبح قيمة الإنسان كامنة في مقدار ما يملكه هذا الإنسان (المال والقوة والمهارة والمعرفة) وليس في ماهية هذا الإنسان وكونه.

أن التكوين والبناء الاجتهاعي لأى مجتمع رأسهالي ، سواء كانت هذه الرأسهالية رأسهالية زراعية ، أو تجارية أو صناعية تقليدية أو حديثة هو نفس التكوين . ان تطور الرأسهالية التقليدية إلى رأسهالية حديثة يعتمد على تغيير بعض العوامل ، وهذه العوامل هي التي تجعل النظام الرأسهالي يوثر في تكوين الإنسان وبنائه . وبامكاننا أن نرى أحد نتائج تطور الرأسهالية متمثلة في الزيادة المستمرة في عملية التمركز والتركيز الرأسهالي في أيدى عدد محدد من المستثمرين ، فنرى أن المستثمرين الكبار يزدادون سعة وغنى وثروة ، أما المستثمرون الصغار فإنهم لا يقدرون على مواصلة المنافسة فينكمشون ، وقد ينسحبون من سوق المنافسة تماما . ويلاحظ أن امتلاك رأس المال الذي يقوم المستثمرون الكبار باستثهاره بدأ يأخذ في ولاحظ أن امتلاك رأس المال الذي يقوم المستثمرون الكبار باستثهاره بدأ يأخذ في الانفصال التدريجي والمستمر عن ادارة هذا المال والاشراف عليه . فمثات الآلاف من حاملي الأسهم والسندات في الشركات هم أصحاب رؤوس الأموال ، أما الذي يدير المال ويشرف عليه فهي إدارة بيروقراطية تحصل على مقابل مرتفع ، لأن هذه يدير المال ويشرف عليه فهي إدارة بيروقراطية تحصل على مقابل مرتفع ، لأن هذه الإدارة ليست ملكا لصاحب المال أو المستثمر . وهذه البيروقراطية لاتهتم فقط الإدارة ليست ملكا لصاحب المال أو المستثمر . وهذه البيروقراطية لاتهتم فقط

بتحقيق أكبر قدر من الأرباح ولكنها تهتم أيضا بتوسيع نفوذ أصحاب رؤوس الأموال والمستثمرين.

ان مشكلة الإنسان في المجتمع المعاصر يمكن صياغتها بالصورة التالية: تحتاج نظم الانتاج الجديدة عنصراً بشرياً من نوع خاص، تحتاج إلى إنسان مسالم يتعاون مع كل الأفراد الذين يعمل معهم في نظام العمل الجماعي. إنسان يرغب في الزيادة المستمرة في الإستهلاك، انسان ذى مزاج محدد. انسان يسهل التأثير عليه، ومن السهل التنبؤ بسلوكه. إن نظم العمالة والانتاج الجديدة تحتاج إلى انسان مستعد دائماً لتنفيذ التعليمات. إنسان يؤدي واجبه بدقة. انسان يطيع بغير داع إلى استخدام العنف، انسان يترك زمامه لمن يتولى القيادة حتى ولو لم يكن قائداً، وحتى ولو لم يكن أمامه هدف واضح. الشيء الوحيد الذي يميز انسان المجتمع الحديث هو أنه يعمل دائماً ويجد ويجتهد. ما هي النتيجة التي يمكن أن تترتب على ذلك؟

لقد انفصل الإنسان الحديث مثله مثل غيره من أفراد المجتمع عن الطبيعة وأصبح غريباً، أصبح الإنسان الحديث مجرد سلعة، انسان يشعر أن مايمتلكه من صحة ومن قوة وقدرة على العمل، ان هي إلا رأس المال الذي يمتلكه، والذي يجب أن يدر عليه أكبر قدر من العائد وفق شروط السوق، أي وفق قانون العرض والطلب. لقد أصبحت العلاقات الإنسانية في هذا المجتمع هي الأشياء الغريبة بحق، رغم أن شعور الإنسان بالأمن مرتبط بعدم بعده عن القطيع الذي ينتمي إليه بقدر الإمكان، وبأن يشعر كل انسان في داخله ومن خلال تصرفاته بأنه انسان متميز عن باقي أفراد القطيع. وبينها يحاول كل فرد من أفراد المجتمع أن يقترب من الآخرين بأكبر درجة، إلا أن كل فرد يبقى وحده منعزلا تماما يعاني في أعمق أعهاقه من الشعور بعدم الأمن ومن الشعور بالقلق وكذلك من الشعور بالذنب والخوف من أن يقضى حياته كلها غريبا وحيداً، إذا لم يتمكن من تخطى عقبة العزلة من أن يقضى حياته كلها غريبا وحيداً، إذا لم يتمكن من تخطى عقبة العزلة والانفصال الإنساني. ولقد قدمت الحضارة الزراعية المصرية وغيرها من الحضارات

الزراعية الأخرى للإنسان أساليب التخلص من الاحساس بالعزلة والانفصال، فكانت ظاهرة المخدرات وجلسات «الجوزة» « الشيشة » هي التي تجمع الناس وتفرقهم في نفس الوقت . . يجتمعون ولكن كلا منهم يهيم في دنيا وعالم آخر من أثر المخدر. وبدأت الحضارة الحديثة المستوردة تقدم للناس العديد من الاحتمالات والامكانات لتساعدهم على عدم الوعى بالعزلة والشعور بالوحدة، فنجد أن الأزمات المختلفة كما نجد أن الروتين القاسى يـؤدى بالإنسان إلى التخلي عن مطالبه الإنسانية وعن أشواقه الى التوحد الإنساني والخلاص من الغربة دون أن يشعر بذلك. ولأن السروتين وحده لايكفى ، فإن الانسسان قد بدأ يخفف من شكه اللاشعوري عن طريق الاستمتاع الروتيني وذلك بالإستهلاك السلبي لالصوات والصور التي تقدمها صناعة المتعة، وكذلك عن طريق اشباع الذات بالشراء والاستهالاك. يصور هكسلي Huxley الإنسان المعاصر بصورة يتضح منها أن الإنسان قد تغذى جيداً وارتدى الثياب الفخمة، وحصل على الإشباع الجنسي، ولكنه بلا ذات وبلا جوهر، انه في علاقة سطحية مع غيره من البشر، انه يعاني من الدعاية والعرض والإغراء بعدم تأجيل المتعة التي يمكن أن تحصل عليها اليوم إلى الغد، أي أنه على كل انسان أن يستمتع اليوم، وأن سعادة الإنسان في هذا اليوم تكمن في المتعة التي حصل عليها هذا الإنسان، وكأنه كان على موعد مع الخيام في رباعياته الشهرة:

لاتشغل البال بهاضي الراحسان ولا بسال بهاضي السنون قبل الأوان ولا بسيسة واغنم من الحاضر للسندات فليس في صبع الليسالي الأمسان

يكمن الاستمتاع في الوقت الحاضر في اشباع الرغبة في الإستهلاك وحب التملك ، سواء تملك السلع أو الصور أو الأكل أو المشروبات أو السجائر ، وكذلك تملك البشر وتملك الكتب والصحف والمجلات والأفلام وكذلك الأجهزة الحديثة . كل شيء يصبح سلعة استهلاكية ، والإنسان يستطيع أن يبتلع كل

شىء. إن العالم كله يقف لسد حاجتنا ومنع جوعنا. . تفاحة ضخمة أو زجاجة ضخمة أو زجاجة ضخمة أو ثبدى ضخم، إننا مازلنا في مرحلة الرضاعة المليئة بالآمال والأحلام والمليئة أيضا بخيبة الآمال. ان شخصيتنا قد اعدت في هذا الاتجاه، اعدت للمقايضة . للأخذ ، للإستهلاك ، وكل ماهو روحى أو مادى قد أصبح موضوعاً للتبادل والإستهلاك .

الحب في مثل هذا المجتمع لن يكون حالة شاذة، انه يخضع لما تخضع له حياة الإنسان كلها، يخضع لشخصية المجتمع الحديث، ولشخصية الإنسان المعاصر. . إن الأجهزة والأدوات لاتستطيع أن تحب، ان الأدوات والآلات لايمكنها إلا أن تقايض بشصخيتها كلها، وتتمنى أن تكون هي الرابحة في هذه الصفقة التي تعقدها. والتعبير الجوهري عن الحب في هذا المجتمع، أو بصفة خاصة عن الزواج في مجتمع يقوم بناؤه على الأغتراب هو فكرة الفريق أو المؤسسة أو الشركة، وفي عدد لاحصر له من المقالات عن النواج السعيد ، كثر الحديث عن الزواج القائم على الحب والعاطفة ، والزواج القائم على العقل والفكر، وتوضح الكثير من هذه المقالات أن الزوجين المثاليين هما الزوجان الذان تنقطع كل علاقتهم مع الآخرين، والزوج المستقيم هو الذي لاينظر يميناً أو شهالاً. . «من البيت للشغل ومن الشغل للبيت» وتلك هي الشركة أو المؤسسة المغلقة على ذاتها. هذا التوصيف للأسرة السعيدة أو النواج المشالي لايختلف كثيراً عن التصور الذي يكونه الإنسان عن العامل أو الموظف المستقيم أى الموظف المسالم المطيع، انه يجب عليه أن يكون انساناً حراً، أن يكون عاملاً نشيطاً، وأن يكون مطيعاً، وفي نفس الوقت عليه أن يكون طموحاً، وأن تكون مطالبه الاستهلاكية كثيرة. وبهذه الصورة يجب أن يكون الزوج - الوصف المثالي يقدمه لنا أحد مستشاري العلاقات الزوجية - يجب على الزوج أن يفهم زوجته وأن يكون عوناً لها، لابد أن يبدى اعجابه بشوبها الجديد، وكذلك اعجابه بالطعام اللذيذ الـذي أعدته. ومن ناحية أخرى فإن على الزوجة أن تفهم زوجها، عندما يعود إلى البيت من العمل متعباً عابساً أو مهموماً، عليها أن تستمع إليه جيداً عندما يتحدث عن متاعبه في العمل، وعليها ألا تضيق وتحزن إذا نسى ذكرى ميلادهاأو ذكرى زواجهها ، وإنها يجب أن تقدر موقفه وظروفه التي كانت سبباً في نسيانه. إن هذا كله لايزيد عن العلاقة الجيدة بين تروس الآلة عندما تكون التروس في وضعها الصحيح بعد أن نالت حظها من الزيت. ورغم العلاقة الجيدة بين الترسين إلا أن كل ترس سيظل منفصلا عن الآخر، ولن يصل الحال بهذين الترسين في الآلة الواحدة إلى تكوين علاقة ذات أواصر محبة وصداقة وطيدة ، ان كل ترس في الآلة يكمل الآخر ويساعده على الدوران والحركة ، فهما يتعاملان مع بعضهها بمنتهي اللطف وبمنتهي الأدب الجم، ويقوم كل منهما بعمل شيء من أجل أن يشعر الطرف الآخر بالراحة . ان هذا المعني للحب وللزواج يركز على حماية الإنسان من الوحدة القاسية التي لاتطاق . في الحب وجد الإنسان أخيراً شاطىء الأمان أو سفينة النجاة ، وهنا يغلق الإنسان الباب على نفسه ويوصده في وجه العالم ، ويتصور أن هذه الأنانية الثنائية هي الثقة وهي الحب .

إن التركيز على روح الجهاعة التي يسود التسامح بين أفرادها إن هو إلا تطور ونمو جديد للسلوك المعتاد والطبيعي. ففي سنوات مابعد الحرب العالمية الأولى اتجه كل مفهوم للحب إلى أن يكون مفهوماً للإشباع الجنسي المتبادل، وكان الإشباع الجنسي هو الأساس الذي يقوم عليه الحب وهو الأساس الذي تبنى عليه العلاقة المنوجية الناجحة. واعتقد الإنسان بذلك أنه وجد الأسباب الكامنة وراء كل الزيجات الفاشلة، وهي عدم القدرة على الإشباع الجنسي المتبادل بين الزوجين. واعتقد الإنسان أن الفشل في تحقيق الإشباع الجنسي المتبادل إن هو إلا نتيجة لنقص المعرفة بفن ممارسة السلوك الجنسي الصحيح، أي أنه خطأ فني جنسي عند أحد النوجين أو عند النووجين كلاهما. وللتغلب على هذه المشكلة أي لتصحيح هذا الخطأ، ومساعدة الأزواج الفاشلين في حياتهم الزوجية، والمحرومين من السعادة، والذين لم يستطيعا أن يجب كلا منها الآخر، ظهرت مئات الكتب التي تتحدث عن السلوك الجنسي الصحيح، وعن العلاقة الجنسية السليمة، وعن ليلة الزفاف، عن السلوك الجنسي مليئة بالنصائح عن العلاقات الجنسية، وقدمت كل هذه وكتب أحرى كثيرة مليئة بالنصائح عن العلاقات الجنسية، وقدمت كل هذه الكتب الوعود البراقة بأن الحب سيعرف طريقه إلى القلوب التعسة، والقلوب التي

تريد أن تتفتح على الحياة عندما ينجح الإنسان في المارسة السليمة للجنس، وأخيراً جاءت العقاقير سواء من مجال العطارة أو من مجال الطب، وغيرها من الوسائل التي تساعد الإنسان على المارسة الجنسية. والفكرة الأساسية التي تكمن خلف هذا الاتجاه هي الفكرة القائلة بأن الحب إن هو إلا وليد ألجنس. واعتقد الإنسان أن قدرة الزوجين على إقامة الحياة الجنسية السليمة والقدرة على تحقيق الإشباع الجنسي المتبادل سيؤدي بهما إلى أن يحب كلا منهما الآخر «تأمل الاقبال الشديد والنهم على اقتناء وتعاطي الفياجرا وتسابق الدول على انتاجها ، وتأمل أيضاً ما يقال عن الفياجرا العرب » وغيرها من الوصفات الشعبية في هذا المجال».

إن الحب ليس هـو وليـد أو نتاج الإشباع الجنسي، ولكن العكس هـو الصحيح. فاللذة الجنسية أو المعرفة الصحيحة للهارسة الجنسية ما هي إلا نتيجة طبيعية للحب. وإذا أمعنا النظر في حياتنا اليومية فإننا سنجد الدليل على صحة ما نقول، أضف إلى ذلك أننا إذا عدنا إلى مادة التحليل النفسي وما توصل إليه فاننا سنجد الدليل قائما أيضاً على صحة مانقول فدراسة اكشر المشكلات الجنسية تكرارا - وهي برودة المرأة، وما يقابلها من العجز الجنسي الجزئي أو الكلي لدى الرجل-توضح لنا أن أساس المشكلة ليس هو جهل الرجل أو المرأة أو جهلها معا بالأسلوب الصحيح للمهارسة الجنسية، ولكنه يكمن في أنواع الكف النفسي أي العقد أو المشكلات النفسية التي تجعل الإنسان غير قادر على الحب بأي حال من الأحوال. والخوف من الجنس الآخر (االخوف من المرأة أو من البرجل) وكسراهية الجنس الآخر هي التربة الخصبة التي تنبت فيها الصعوبات التي تعوق انساناً ما عن القدرة على أن يظهر نفسه على حقيقتها بغير قناع وبطريقة تلقائية طبيعية أمام الجنس الآخر، ومن أن يقترب من الجنس الآخر مباشرة اقترابا عضويا يخلو من العقبات وتملؤه الثقة بالنفس وبالطرف الآخـر. فإذا استطاع الإنسان العاجز جنسياً أن يتحرر من خوفه ومن كراهيته، وتمكن بذلك من أن يحب فإن مشكلاته الجنسية ستنتهى، فإذا لم يتمكن من ذلك، فإن اتقانه لأساليب وفنون الاتصال الجنسي لن تساعده في شيء. لقد بدأ التحليل النفسي بعملية استدلال خاطىء توصل منها إلى أن الاتقان الصحيح لفن الاتصال الجنسي يؤدي إلى الإشباع واللذة الجنسية وهذا يؤدى بدوره إلى الحب. ثم انتهى الحال بالتحليل النفسي إلى الإعتراف بأن الحب يعتبر مظهراً يصاحب الاشباع الجنسي لكل من الرجل والمرأة. فقد بدأ فرويد نظريته في التحليل النفسي باعتبار أن الحب ظاهرة جنسية، ولأن الحب بين الجنسين هو الذي يؤدي إلى أقوى أنواع الإشباع في الحياة، تصور فرويد أن كل مايؤدي إلى اللذة في الحياة يكون شبيها بالاشباع الجنسي، كما اعتقد بأن الاشباع والحصول على اللذة في الحياة بصفة عامة انها يجب البحث عنه في حيز العلاقات الجنسية بين الجنسين، ولذلك فإن الاتصال الجنسي يعتبر هو النقطة الأساسية في الحياة .

يعتبر فرويد أن خبرة حب الناس وحب الآخرين ماهي إلا نتيجة للرغبة الجنسية وفي حالة حب الآخرين تحدث عملية نفسية تغير من مسار الغريزة الجنسية، وهذه العملية هي ماتسمي بعملية التسامي Sublimation.

لقد تصور علماء التحليل النفسي الأول أن الحب الذي يعوق عن تحقيق هدفه انها هو حب ذا معني كبير، وهذا المعني لم يزل يكمن في حيز اللاشعور الانساني، فإذا تأملنا الشعور الروحي الذي يشعر به الراهب أو المتصوف تجاه الله، وبحثنا عن جذور هذا الشعور فاننا سنجدها متمركزة في توحد الإنسان مع انسان آخر، أو مع غيره بصفة عامة، وقد فسر فرويد هذه الظاهرة على أنها حالة من المرض النفسي، إذ أنها تمثل عودة إلى حالة من النرجسية النفسية وحب الذات.

المشكلة عند فرويد أنه تصور أن الحب ظاهرة انفعالية تخلو من العقل ، ولم يفرق بين الحب الذي يمكن أن يكون انفعالا عاطفيا ، وبين الحب الذي يعبر عن نمو ونضج الشخصية . هذا ما يتضح من اشارته إلى أن الحب المرضى - أي الحب القائم بين المعالج والمريض أثناء عملية العلاج بالتحليل النفسي والذي يصطلح على تسميته بالحب الناتج عن عملية الطرح النفسي - لا يختلف عن الحب العادي . الحب دائها ماينتهي إلى حالة من عدم السواء أو إلى حالة مرضية ، فهو العادي . الحب دائها ماينتهي إلى حالة من عدم السواء أو إلى حالة مرضية ، فهو

مصحوب بعدم القدرة على رؤية الحقيقة، كما أنه عملية طرح نفسي نابع من موضوعات الحب الطفلية. أما الحب كظاهرة عقلية تتوج نضج الإنسان فلم يكن مجال بحث، لأنه لم يكن أصلا موجوداً عنده.

من الخطأ أن نعطى لتأثير أفكار فرويد الأولي عن الحب والتي تصور فيها أن الحب ما هو إلا نتاج الجاذبية الجنسية - أكثر مما تستحق، حيث أن هناك مايعارض هذا التصور. فمن ناحية خضعت أفكار فرويد لتأثير مفاهيم القرن التاسع عشر، ومن ناحية أخرى نجد أن هذه الأفكار انتشرت في وقت كانت أخطار وآثار الحرب العالمية الأولى مازالت تبعث الرعب في قلوب الناس. وكان أحد العوامل التي أثرت في أفكار فرويد والتي ساعدت على انتشار هذه الأفكار بالدرجة الأولى هو رد الفعل على القيم الاجتماعية الصارمة التي سادت القرن التاسع عشر. أما العامل الثاني الذي حدد ملامح نظرية فرويد فانه يكمن في المفهوم الذي كان سائدا عن الانسان في ذلك الوقت، فقد كان مفهوماً يعتمد على البناء الرأسالي والتكوين الاجتماعي للمجتمع. وللتدليل على أن الرأسمالية هي المذهب السذي يناسب الحاجات والرغبات الطبيعية للإنسان، وجب على الانسان أن يبرهن على أنه في كل وجوده يعتمـ د على المنافسة والعـ داء للآخرين، فبينها يحاول رجـ ال الاقتصاد أن يبرهنوا على ذلك بأن الانسان يبحث دائها عن المكسب المادي في مجال التجارة والتبادل، يحاول داروين وأتباعه من علماء البيولوجيا أن يبرهنوا على قانون البقاء لـلاصلح والأقوى، ثم يأتي فـرويـد ويحاول الوصـول إلى نفس النتيجة بـافتراض أن الرجل لديه غريزة مطلقة تتمثل في الرغبة الجنسية في جميع النساء، وأن الشيء الوحيد الذي يحول دون تنفيذ هذه الرغبات الجنسية للرجل هو المجتمع، ومعنى هذا أن كل الرجال لابد وأن يكونوا في حالة من الغيرة الدائمة من بعضهم، وأن المنافسة هي السبيل الوحيد حتى ولو اختفت الأسس الاجتماعية والاقتصادية.

ومن ناحية أخرى تأثرت أفكار فرويد بالفكر المادي الذي ساد القرن التاسع عشر، فقد اعتقد فرويد أن أسس كل الظواهر النفسية تكمن في دراسة الظواهر

الجنسية، وهكذا اتجه فرويد إلى تفسير كل من الحب والكراهية والطموح والغيرة على أنها نتاج للغريزة الجنسية وأشكالها المختلفة.

ان فرويد لم ينتبه في بداية صياغة نظريته عن الجنس إلى أن الإنسان يهارس حياته من خلال نمط البناء الاجتهاعي الذي يسود مجتمع هذا الانسان ، بينها ذهب ماركس في تفسيره للتاريخ تفسيراً مادياً إلى أن مفتاح فهم الإنسان يكمن في ممارسة الانسان للحياة وليس في الجسدولا في الغريزة أو الحاجات. في رأي فرويد نجد التصور بأن الاشباع الكامل الذي يتم بغير صعوبات ولاعقبات لكل غرائز الإنسان ورغباته يحقق للإنسان اللذه والصحة النفسية. ولكن الحقائق الاكلينيكية توضح بجلاء أن الرجال والنساء الذين قضوا حياتهم في الإشباع الجنسي الكامل بلا عقبات، لم يكونوا أناسا سعداء، فهم غالبا ما يعانون من الصراعات النفسية العصابية ومن الأعراض المرضية. ان الاشباع الكامل لكل الغرائز والرغبات لايحقق السعادة للإنسان، ولا يضمن كذلك حتى الحد الأدني للصحة النفسية، ورغم ذلك فقد انتشرت أفكار فرويد بمفه ومها الخاطيء في أعقاب الحرب العالمية الأولى وذلك بسبب حدوث بعض التغير في الفكر الاقتصادي والذي يتضح فيا يلى : -

- أ الاهتمام بالتركيز على الدعوة إلى الإستهلاك بدلا من الدعوة إلى الادخار.
- ب التحسول من الاعتباد على النفس في اتخاذ القسرارات كأسلسوب للنجساح الاقتصادي إلى استخدام معدلات الاستهلاك المدروسة كأساس بعد أن أقيمت لذلك هيئات ومؤسسات خاصة.
- ج أن عدم تأجيل اشباع أى مطلب أو رغبة أصبح هو مبدأ الحياة ليس فقط في مجال الاشباعات المادية ولكن أيضا في مجال اشباع الغريزة الجنسية .
- وهنا تتجلى عظمة العقيدة الاسلامية التي يقرر فيها الرسول الكريم ﷺ " إعمل لدنياك كأنك تعيش أبداً ، واعمل لآخرتك كأنك تموت غداً " .

ويقول القرآن الكريم ﴿ زُينَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهُوَاتِ مِنَ النَّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنظَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفضَّةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْقُ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عَنسَدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ ﴿ فَي ﴾ [آل عمران: ١٤] وفي سورة القصص يقول الله سبحانه وتعالى ﴿ وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللّهُ إِلَيْكَ وَلا تَنسَ اللّهُ إِلَيْكَ وَلا تَنسَ اللّهُ إِلَيْكَ وَلا تَنسَ اللّهُ إِلَيْكَ وَلا تَنسَ اللّهُ الدَّارَ الآخِرةَ وَلا تَنسَ العَمل والعبادة والكراهية والحسو والحب والدنيا والآخرة وحب الشهوات الدنيوية وثواب الآخرة فالله سبحانه وتعالى والحب المسرفين ولا يحب المسرفين المبذرين ولا يحب من يبخلون على انفسهم ولا على غيرهم وهكذا تقدم العقيدة الاسلامية الحلول الناجحة والناجعة لتحقيق حب معتدل في مجتمع معاصر يقوم على الايهان الصادق بالله .

| -f-ts- 75 1248 t       |
|------------------------|
| المب بين الظبنة والعلم |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |
|                        |

## الفصل الثالث عشر أمراض المحسب

عندما ننظر إلى الحب على أنه اشباع جنسي مشترك، وكذلك على أنه عمل مشترك، وعلى أنه شاطىء الأمان وسفينة النجاة من العزلة القاتلة ومن الوحدة والغربة، فإن هذا يعكس لنا صوراً عديدة من صور الحب المنحرف أو الحب المريض في المجتمع الحديث، فالمجتمع الحديث هو الذي يحدد شروط وأشكال الأمراض التي تصيب الحب لها أشكال متعددة، ومنها ما قد ينتهي بالإنسان إلى المعاناة النفسية والتي يذهب أخصائيوا العلاج النفسي والأطباء النفسيون في تشخصيها على أنها نوع من المرض النفسي العصابي.

وسنعرض فيها يلي بعضاً من نهاذج الحب المرضي:

يقوم الحب المرضي في حقيقته على أساس أن يكون أحد الزوجين أو كلاهما قد حدث عنده تثبيت أثناء نموه المبكر على الأم أو على الأب. وفي هذه الحالة فإن مشاعر المرأة أو الرجل وآماله ومخاوفه والتي كانت مرتبطة في الماضي بالأم أو بالأب قد حدث لها ما يسمي في التحليل النفسي بعملية النقل أو الطرح، أي نقل المشاعر النفسية القديمة وطرحها على موضوع الحب الحالي. والأشخاص الذين ينطبق عليهم هذا الوصف، هم أشخاص لم يستطيعوا حتى الآن أن يخرجوا من مرحلة الطفولة النفسية، انهم أشخاص لم يتم فطامهم النفسي بعد، ولذلك فهم يبحثون عن ذلك الارتباط الطفلي بالوالدين حتى وهم كبار. وفي مثل هذه الحالات يكون الإنسان هنا ليس أكثر من طفل لم يتخط سن الثامنة أو الخامسة أو الثانية عشرة على الأكثر،. وذلك على الرغم من أن نموه من الناحية العقلية ومن الناحية المعقية يتفق مع عمره الزمني الحقيقي.

وهنا يؤدى عدم النضج العاطفي والانفعالي في مثل هذه الحالات إلى احداث اضطرابات في العلاقات الاجتماعية، وفي بعض الحالات يبدأ المرض بالصراع

النفسي والاضطرابات في العلاقات الحميمة فقط.

والأشخاص الذين يتركز حبهم وهم كبار على الأم أو على الأب يكون حبهم حبا عصابياً، فهم أشخاص قد توقف نمو عواطفهم عند مرحلة الطفولة فظلوا مرتبطين بأمهاتهم، وظلت مشاعرهم تتجه نحو الأم، انهم رجال في مرحلة الرضاعة ولم يبلغوا سن الفطام، فهم يشعرون في قرارة أنفسهم بأنهم مازالوا أطفالا، وانهم في حاجة إلى حماية الأم وفي حاجة إلى حب الأم وحنوها ورعايتها واعجابها. انهم يريدون حب الأم غير المشروط، ذلك الحب الذي ليس وراءه أية دوافع أخرى غير حاجة الأم لهم لأنهم أطفال ولأنهم عاجزين.

ومثل هؤلاء الناس يكونون غالبا طيبي القلب ، ظرفاء عندما يحاولون الفوز بحب امرأة ما، وعندما يسعدهم الحظ يحتفظون بطيبتهم وبظرفهم وبجاذبيتهم . علاقة الواحد منهم بالمرأة -مثل علاقته بأي انسان آخر- تظل علاقة سطحية وليست واعية كما أنها متقلبة. ويهدف كل واحد من هـؤلاء الناس إلى أن يكون هو موضوع الحب من الآخرين ولا يهتم هو نفسه بأن يحب الآخرين. وغالبا ما يجد الإنسان عند هؤلاء الناس قدراً كبيراً من الغرور والتعالي، وأيضاً قدراً ما من الأفكار الجيدة. وعندما يجد الواحد منهم المرأة المناسبة فعلا يشعر بالأمان ، ويشعر بأنه في مكانة مرتفعة عن العالم، وبالتالي يستطيع أن يعبر عن طيبته وظرف وجاذبيته للآخرين. وعندما لايسعدهم الحظ، وتضيق المرأة بعد فترة من النزمن بأفكار وتخيلات الواحد منهم، فهنا تكون بداية تكوين الصراعات والخلافات. فإذا لم تظهر المرأة اعجابها المستمر بالواحد منهم، وعندما تطلب الاستقلال في حياتها الخاصة، وعندما ترغب هي الأخرى في الحصول على الحب والحماية، وعندما -وهذا يحدث نادراً- تكون امرأة غير مستعدة للتسامح معه في علاقاته الغرامية بنساء أخريات، فانه يشعر في هذه الحالة بأنه قد أصيب في الصميم بخيبة الأمل. وكما هو معتاد لديه فإنه يحاول التخفيف من حدة هذا الشعور بالأسى والخيبية من خلال توهمه وتصوره بأن المرأة التي لاتحب إن هي إلا امرأة ظالمة أو أمرأة لعوب، (في حالة حب الأم يكون نقص أى شىء حتى ولو كان غير ذي قيمة يعتبر في نظره دليلاً على نقص حب الأم نحو طفلها الظريف). ومثل هؤلاء الرجال يخلطون عادة بين سلوكهم الرقيق الجذاب ورغبتهم في إسعاد الآخرين وبين الحب الحقيقي، ويتوصلون إلى النتيجة بأن الآخرين قد عاملوهم بطريقة لا انسانية، طريقة ظالمة وغير عادلة. انهم يتخيلون أنفسهم نموذجا أعلى للحبيب أو الزوج، ويتحسرون على المرأة أو الزوجة التي لاتشعر بالسعادة مع الواحد منهم.

وفي بعض الحالات النادرة يستطيع رجل ما أن يبقي مع هذه الأم دائماً في مركز الاهتهام دون أن يحدث أى اضطراب في علاقته بها. فإذا كانت أمه تحبه فعلا بطريقة متزايدة (ربها كانت الأم ايضا ظالمة ولكنها ليست مدمرة)، وعندما يجد زوجة من نفس نمط الأم، وعندما تمكنه مواهبه ومهاراته من أن يظهر رقته وجاذبيته، ويحصل على الاعجاب – هذا ما يحدث أحيانا لدى بعض السياسيين الناجحين – فإنه سيحصل على مكانة طيبة بالمفهوم الاجتهاعي دون حاجة إلى ضرورة الوصول إلى درجة عالية من النضج النفسي. ولكن في حالة عدم توفر الشروط المناسبة – وهذا هو مايحدث غالبا – فان حبه الجنسي، ان لم تكن حياته الاجتهاعية أيضا سيصاب بالفشل الحقيقي ويتحول إلى صراعات، وغالباً ما تتحول الصراعات إلى قلق زائد وإلى اكتئاب وخصوصا عندما يشعر هذا الانسان بأنه الصراعات إلى قلق زائد وإلى اكتئاب وخصوصا عندما يشعر هذا الانسان بأنه وحيد غريب وبأن الآخرين قد نبذوه أو تخلوا عنه.

وفي صورة مرضية أخرى أشد حدة من الصور السابقة يكون الارتباط بالأم أكثر عمقا وأشد انفعالية في هذا المستوى، وتكون الأعراض الرمزية للمريض ليست أعراضاً للتعبير عن العودة إلى أحضان الأم وإلى صدرها الدافىء الذي يمنح الحماية كما يمنح الغذاء، وانها العودة إلى داخل الأم، العودة الكاملة إلى داخل الرحم بتدمير نفسه تدميراً كاملاً. وإذا كان جوهر الصحة النفسية هو الخروج من رحم الأم إلى الحياة والنمو فيها، فإن جوهر المرض النفسي الخطير هو الانسحاب من الحياة إلى مرحلة ماقبل الحياة. قد يكون ظهور هذا النوع من الارتباط طبيعياً في الحياة إلى مرحلة ماقبل الحياة. قد يكون ظهور هذا النوع من الارتباط طبيعياً في

علاقة الطفل بأمه التي تحتضنه بطريقة قاسية مدمرة تبتلغ فيها الطفل، وأحيانا قد ترغب مثل هذه الأم - سواء باسم الحب أو باسم الواجب - في الاحتفاظ بداخلها بالرجل المتمثل في طفلها الذي ينمو أمامها. فالطفل لايتنفس إلا من خلالها وحدها، وغير مسموح له بالحب اللهم إلا ببعض العلاقات الجنسية المؤقتة، حيث تفسر الأم هذه العلاقات بأنها ستجعل ابنها ينظر إلى جميع النساء الأخريات باحتقار. انه شخص غير مسموح له لا ببالحرية ولا بالاستقلال، بل بأن يكون عاجزا عجزاً كاملاً ودائها أو أن يكون مجرماً. هذا المظهر المدمر المبتلع من مظاهر الأم هو المظهر السلبي للأم ولحبها، وهنا نرى أن الأم لاتستطيع فقط أن تمنح الحياة، انها تستطيع أيضاً أن تسلب الحياة. . انها الشخص الذي يحيى وهي الشخص الذي يدمر، انها تستطيع أن تصنع معجزات الحب وفي نفس الوقت المستطيع أى انسان مها كان أن يصيب في الأعماق ولا أن يسؤلم مثلها تصيب الأم وتوجع.

وهناك صور أخرى من أشكال المرض النفسي يظهر فيها الارتباط بالأب: -

وأول الأمثلة على ذلك الرجل الذي تكون أمه متبلدة العواطف والمشاعر والتي تكون محرومة من الجرأة، في حين يكون الأب زائد العطف والاهتهام بالطفل. أنه أب جيد، ولكنه في نفس الوقت أب متقلب، نجد أنه عندما يعجب بسلوك ابنه فانه يمتدحه ويغدق عليه النعم والهدايا، وبمجرد أن يفعل الابن شيئا يغضب الأب فأنه ينسحب بحبه بعيدا عن الابن، أو يقوم بتأنيب الابن. وفي مقابل حنان الأب على ابنه ، فان على هذا الابن أن يرتبط ارتباط الرقيق بسيده، فالهدف الأساسي في حياته هو إسعاد الأب، فإذا تمكن الابن من تحقيق هذا الهدف فإنه يشعر بأنه انسان محظوظ وسعيد، وبأنه أكثر ثقة بالنفس، وبأنه قد حصل على الاشباع الذي يريده. أما عندما يخطىء هذا الابن، وعندما لايتمكن من أن يقوم بفعل أى شيء يعجب أباه ويرضيه فإنه يشعر بالخواء النفسي، وبأنه غير محبوب، وبأنه غير مرغوب فيه. وفي فترة لاحقة من حياته سيحاول هذا الابن الذي أصبح رجلاً أن يجد

نموذجا للأب ليربط نفسه به بطريقة مشابهة لارتباطه القديم بأبيه في صغره. إن حياته كلها ستصبح خاضعة لشروط النجاح في الحصول على رضاء الأب، أو الفشل في تحقيق هذا الهدف. ومن وجهة النظر الاجتهاعية سنجد أن مثل هؤلاء الفشل في تحقيق هذا الهدف. ومن وجهة النظر الاجتهاعية سنجد أن مثل هؤلاء الأشخاص غالبا مايكونون ناجحين، إنهم ذوي ضائر، ويمكن الوثوق بهم، كها أنهم دائها مجتهدون. ان كل واحد منهم يفهم جيدا نموذج الأب الذي اختاره. وفي علاقتهم بالنساء يظلون متراجعين وخوافين، فالنساء ليس لهن عند هؤلاء الرجال معنى مركزى، ومن المعتاد أن يشعر هؤلاء الأشخاص نحو النساء بالاحتقار الخفي وهذا مانجده في صورة اهتهام الواحد منهم بالمرأة اهتهاما أبويا كها لو كانت طفلة صغيرة. يستطيع هؤلاء الأشخاص في البداية أن يتركوا أثرا في النساء عن طريق سعيرة. وسيات الرجولة فيهم، ثم تصاب المرأة بعد ذلك بالاحباط وخيبة الأمل عندما تكتشف هذه المرأة بأنها لا تأتي في نظر رجلها إلا في الدرجة الثانية من الإهتهام، وذلك لأن الأب يحتل المكان الأول في حياة زوجها. ولا يتغير هذا المعيار رجلها الذي يقيم معها علاقة قريبة من علاقة الأب، ولذلك فانها ستكون سعيدة مع رجلها الذي يقيم معها علاقة قريبة من علاقة الأب بطفله.

هناك نوع آخر من الحب المرضي أكثر تعقيداً مما سبق، وهو حب يكمن في نوع آخر تماماً من العلاقة بالوالدين، وهذا النوع يظهر فقط عندما لايجب الوالدان كلا منها الآخر، وإنها يبريد أن يتحكم فيه ويسيطر عليه، وهذا يبؤدي إلى الشجار الدائم بينها كما يبؤدي إلى التعبير عن عدم رضائهما وعن عدم سعادتهما. وفي نفس الوقت نجد أنهما في علاقتهما بطفلهما - والتي تكون علاقة مضطربة - ليسوا أحرارا وليسوا طبيعيين. فالبنت التي لاتعرف معنى الصواب وتخبره في علاقتها الحميمة مع أمها ومع الأب تصاب بالقلق والحيرة والانطواء، فهي لاتعرف اطلاقا كيف يشعر الوالدان نحوها، وفي أى شيء يفكران. وفي هذا الجو النفسي يوجد دائماً عنصر عدم المعرفة وعدم الوضوح والفراغ. وتكون النتيجة هي أن تنزوي هذه البنت في عالمها الخاص وتحصر نفسها في أحلام اليقظة، وفي انغلاقها على ذاتها. ولا عجب أن يكون هذا النمط السلوكي في حياة البنت هو أيضا نمط تصرفها في حياتها اللاحقة عندما تصل إلى مرحلة النضج وتقيم علاقتها مع خطيبها أو مع زوجها.

الانطواء ما هو إلا نتيجة للقلق المتزايد والشعور بعدم الأمن وبعدم الاطمئنان، وقد تؤدى هذه المشاعر جميعاً إلى ميل الشخص إلي أن يصبح انساناً مازوخيا، وهذا هو الاحتمال الوحيد لامكانية المرور بخبرة أو معايشة مثيرة على درجة عالية من التركيز والاهتمام. ومثل هؤلاء النساء قد يكون من الأفضل لديهن أن يعاملهن أزواجهن بعنف وبقسوة، على أن يعاملوهن معاملة عادية متزنة وعاقلة، وذلك لأن المعاملة القاسية ستخلصهم على الأقل من التوتر والقلق والخوف. وليس غريبا أن تأتى مثل هؤلاء النساء بسلوك غير مقبول بطريقة لاشعورية وذلك حتى يدفعن أزواجهن إلى القسوة في معاملتهن، وبذلك يتمكن من التخلص من العذاب النفسي والمعاناة والشعور بالقلق والفراغ الداخلي.

وتوجد أحد أشكال الحب المرضى بصورة متكررة في خبرة الحب التي يطلق عليها «الحب الكبير» أو «الحب الأكبر» وهذا الشكل من الحب نجده في قصص الحب والغراميات كما نجده أيضا في قصص أفلام الحب. وخبرة الحب المرضى في هذه الحالة تقوم أساساً على فكرة التاليه أو التقديس. فعندما لايستطيع انسان ما أن يصل إلى درجة يشعر فيها بالتوحد مع مشاعره وأحاسيسه، فإنه يميل إلى تقديس الشخص الذي يجبه ، وهنا نجد أن الشخص الذي يهارس هذا النوع من الحب شخص يشعر بالغربة عن نفسه وعن ذاته ، شخص يشعر أن ملكاته وقدراته غريبة عنه، فهو شخص يرى أن وجوده كله مرهون بشخص محبوبته التي تعتبر بالنسبة له هي الحياة وهي مصدر النور ومصدر الحب ومنبع السعادة. في هذه الحالة يفقد الإنسان وعيه بطااقته وبامكانياته ، كما أنه يفقد ذاته فيذوب في محبوبته بدلا من أن يبحث عن نفسه. ولما كان من الطبيعي أن أي انسان لايستطيع أن يحقق رغبات من قدسوه وعبدوه وأضفوا عليه هالة من الألوهية وركعوا في محرابه ، على المدي الطويل إذا تمكن ذلك الإنسان من تحقيق بعض هذه الرغبات على الاطلاق - فإن النتيجة الحتمية لكل الاجلال والتقديس والتعبد في محراب المحبوب ستكون نتيجة محزنة. ففي يـوم ما سيصاب ذلك المحب الـولهان بالاحبـاط ويشعر بخيبة الأمل، ومع ذلك فإنه لايكاد يفيق من هذه الصدمة حتى يتجه بكل طاقته إلى البحث عن إله جديد أو قل عن صنم جديد، وذلك حتى يتمكن من التخلص من بقايا الصدمة السابقة الناتجة عن الفشل في الحب السابق. وأحيانا مايدور هذا البحث عن إله أو عن صنم في حلقة مفرغة لانهائية قد تؤدى بالإنسان إلى تدمير ذاته. إن السمة المميزة لهذا النوع من الحب المقدس والذي يمكن أن نسميه أيضا حب الصنم والسجود له، قد ينظر إليه من البعض على أنه هو الحب الحقيقي، وعلى أنه هو الحب الأكبر والحب المقدس، ولكن عندما يعبر ذلك الإنسان عن عواطفه الملتهبة وأشواقه الزائدة، وعندما يثبر أغوار الحب في نفسه ويتتبعها بإمعان فإننا سنجد أن هذا الحب ينطوى على مدي جوع المحب وحرمانه وشعوره بالوحدة والعزلة. وهنا فاننا لسنا في حاجة أخرى إلى القول بأننا قد نصادف في حياتنا أشكالا قريبة الشبه بهذا النوع من الحب، فليس من النادر أن نجد شخصين يحب كل منها الآخر، ويعض هذه الحالات – وخصوصاً كل منها الآخر، وبعض هذه الحالات – وخصوصاً

هناك شكل آخر من الحب المرضى وهو ذلك النوع من الحب الذي يمكن أن نطلق عليه الحب الوهمي أو الحب الكاذب. وتكمن حقيقة هذا الحب في أنه حب لايوجد الا في خيال هذا الشخص المحب وفي أوهامه، وهو حب لايرتبط أساسا بشخص محدد موجود فعلا. وأكثر صور هذا النوع من الحب انتشاراً نجدها في بدائل الاشباع، فنجدها مثلا في صورة مشاهدة أفلام الحب وكذلك في قراءة روايات الحب، وفي صورة التغني بكلهات الحب وبأغانيه. وهنا نجد أن كل أنواع الشوق والحرمان من الحب، وكل أنواع الشعور بالوحدة والغربة تجد لها متنفسا في تلك الموضوعات البديلة. وفي حياتنا الواقعية قد نصادف زوجين لم يستطع كل منهها أن يَعْبُر جدار العزلة والانفصال الذي يحول بينه وبين زوجه، نجد أن مثل هذين الزوجين لايكون بوسع الواحد منهها إلا أن يبكى ويتأثر عندما يشاهد أحد أفلام الحب سواء على شاشة السينها أو التليفزيون، سواء كان ذلك الحب حباً أفلام الحب سواء على شاشة السينها أو التليفزيون، سواء كان ذلك الحب حباً يترددون على مشاهدة أفلام الحب، يعتبرون أن هذه الأفلام هى الفرصة الوحيدة يترددون على مشاهدة أفلام الحب، يعتبرون أن هذه الأفلام هى الفرصة الوحيدة

التي تتيح لهم الشعور بالحب المشترك كمتفرجين على قصة حب يعيشها غيرهم على الشاشة الكبيرة أو الشاشة الصغيرة. وطالما أن حبهم هم ماهو إلا مجرد حلم من أحلام اليقظة فبامكانهم أن يشتركوا في أحداث الفيلم وكأنه حلم وبمجرد أن ينتهي الفيلم، وينتهي معه الحلم، وتصيبهم اليقظة فيعودوا إلى أرض الواقع بعد أن أفاقوا من عالم الأوهام، ويروا بالفعل حباً حقيقياً بين شخصين حقيقين، فانهم يصابون بالخوف ويفقدون الثقة.

وأحد المظاهر الأخرى للحب الوهمي أو الحب الكاذب هو الهروب من حياة الحاضر والعيش على اجترار قصص الماضي وذكرياته. فنجد مشلا زوجين تتحرك عواطفها بعنف عندما يعودان إلى ذكرياتها القديمة عن الحب الذي كان، بغض النظر عما إذا كانوا قد عاشوا الحب فعلا في الماضي - الذي كان حاضراً فيما مضى -وبنفس الطريقة يهيمون في المستقبل المليء بالحب ، وذلك من خلال الأحلام والأوهام. كم من المخطوبين أو المتزوجين حديثاً يحلمون بالمستقبل السعيد، بينها هم في الوقت الحالي قد بدأ كل منهما يشعر بالمل تجاه الآخر، ولما يأت المستقبل بعد. ؟ هذا التفكير في المستقبل السعيد يتفق مع الاتجاه العام الذي أصبح يميز الانسان الحديث، فالانسان المعاصر لايعيش حاضره، إنه يجتر ذكريات الماضي ويعيش عليها بعيداً عن الحاضر، كما أنه قــد يعيش على أحلام المستقيل أيضاً بعيداً عن الحاضر، وما هذا الأسلوب إلا نوع من الخداع النفسي الذي يجعل الإنسان يتذكر طفولته، ويعيش في أحضان أمه طفلا، أو أن يحلق بأوهامه في آفاق المستقبل البعيد البعيد. وسواء كان الحب من خلال المشاركة في خبرات وهمية وغير حقيقية للحب في حياة الآخرين التي يراها في روايات أفلام الحب وأغانيه، أم بهروبهم من حاضرهم إلى ذكريات الماضي أو إلى أحلام المستقبل، فإن هذه الصورة الغريبة من صور الحب ليست أكثر من صور تعاطى المخدرات، فالحب الوهمي هنا هو المخدر الذي يتعاطاه الناس ليهربوا من الواقع المؤلم الذي يشعرون فيه بالغربة والعزلة والانفصال. ويكمن أحد أشكال الحب المرضى العصابي في ميكانزمات الاسقاط، أي عاولة الهرب من المشكلات الخاصة ، والتركيز على أخطاء المحبوب وعلى نقاط ضعفه . ويظهر هذا الشكل في بعض الحالات التي يهرب أصحابها من ذواتهم حيث نجد أن سلوكهم يصطبغ بصفة دينية أو بصفة قومية . وفي الحقيقة فإن هؤلاء الناس لديهم درجة عالية من الحساسية حتى للأخطاء الصغيرة التي تصدر عن الآخرين، في الوقت الذي يغمضون فيه عيونهم عن أخطائهم ، ونقاط ضعفهم، أو يتجاهلونها وذلك بشغل أنفسهم بالقاء اللوم وتوجيه العتاب إلى الآخرين على ما صدر منهم ، وذلك بهدف تعليمهم وتوجيههم . فإذا حدث - كها هو غالبا - وكان لدى شخصين نفس اهتهامات البحث عن أخطاء الآخرين ، فإن علاقة الحب بينها ستقوم على عملية نفسية هي عملية الاسقاط المبتادل . فإذا كان أحدهما ظالما أو غير قادر على اتخاذ قرار، فإنه هو نفسه يقوم بالقاء اللوم والذنب على الطرف الأخر واتهامه بأنه ظالم وغير قادر على اتخاذ قرار، ومن الطبيعي هنا أيضاً أن يقوم ذلك الإنسان باكهال دوره بعد التأنيب وذلك بمحاولة مساعدة صاحبه على أن يتخلص من هذه الصفات السيئة ، أو يحاول معاقبته على ظلمه وعدم قدرته والتي يتخلص من هذه الصفات السيئة ، أو يحاول معاقبته على ظلمه وعدم قدرته والتي يق الأصل صفاته هو .

ومن ناحية أخرى فإن الطرف الآخر يقوم بنفس الدور عندما تتاح له الفرصة . هكذا تتاح الفرصة لكلا الطرفين في أن يتجاهل مشكلات الخاصة ويغض الطرف عنها، وهكذا تضيع من كل منها الفرصة في أن يقوم بأي خطوة تساعده على تنمية شخصيته .

ومن أشكال الحب المرضى الأخرى التي تعتمد على عملية الإسقاط، مايحدث من اسقاط الإنسان لمشاكله الخاصة على الأطفال، وذلك من خلال رغبة الإنسان في أن يكون له طفل. وهنا نجد أن الرغبة في الحصول على طفل هي رغبة نابعة بالدرجة الأولى من مشكلة وجود ذلك الإنسان في حد ذاته، ثم تتحول إلى رغبة في انجاب طفل. فعندما يشعر شخص ما بأنه من الصعب عليه أن يجعل لحياته معنى

ما، فإنه يحاول أن يجد هذا المعنى المفقود في حياة الطفل الذي يرغب في انجابه . وهذه المحاولة في حل المشكلة الذاتية ، ان هي إلا محاولة محكوم عليها بالفشل سواء بالنسبة للفرد ذاته أو بالنسبة للطفل، وذلك لأن مشكلة وجود ذلك الشخص لايمكن حلها إلا بالنسبة لهذا الشخص فقط وبطريقة مباشرة وليس عن طريق استخدام نائب أو بديل يقوم بتقديم الحل لهذه المشكلة . هذا مع ضرورة مراعاة أن الصفات الشخصية التي يجب أن تتوفر لدى هذا الفرد حتى يكون بامكانه توجيه الطفل وحل مشكلاته ، وذلك أثناء بحثه هو نفسه عن حل مشكلة وجوده غير متوفرة لديه .

وغالبا ما يكون الأطفال في هذه الحالة مجرد ميكانزمات نفسية في نظر مثل هولاء الأفراد، وخصوصا عندما تواجه الزوجين مشكلة الانفصال عن بعضها بالطلاق. وفي هذه الحالة نسمع كثيراً من مثل هذين الزوجين - خصوصا عندما تفشل علاقتها الزوجية ويقفان على أبواب الطلاق - انها لايريدان الاقدام على خطوة الطلاق حتى لايحرما أطفالها نعمة الحياة في جو الأسرة ، والذي يعتبرونه جوا ضروريا لنمو الأطفال نموا سليها. ولقد وضحت الأبحاث والدراسات الأساسية في هذا الميدان أن جو الأسرة المفعم بالمشكلات وعدم الثقة والأمن، والملىء بالتعاسة، أن هو إلا أشد خطرا على الأطفال من مرور الأطفال أنفسهم بخبرة الانفصال الواضح بين الوالدين، والذي يوضح للأطفال على الأقل أن على الإنسان أن يكون في وضع مناسب يمكنه من اتخاذ قرار حاسم في المواقف التي لايستطيع أن يتحملها، أو المواقف التي يشعر فيها أنه يتحمل مالايطيق.

أضف إلى كل ماسبق أن هناك حالات أخرى محيرة: فهناك توهم بأن الحب لابد أن يكون حبا بلا عقبات وبلا مشاكل وكأنه أحد الأحلام الجميلة. يؤدى هذا التوهم أو الاعتقاد إلى اعتقاد آخر يري أنه من الضروري تجنب كل الآلام وتجنب الأحزان بأي طريقة من الطرق حتى تظل الحياة وردية.

وهنا نجد أن الإنسان المعاصر يفترض أن الحب - وهذا ما تـزكيه أغاني الحب

وأفلام الحب الخيالية - يعني اختفاء جميع أنواع الخلافات والصراعات. ويحاول الإنسان أن يدلل على ذلك بطريقة جيدة وذلك بالقول بأن الخلافات الزوجية أو الخلافات التي تعترى الحب لاتودى إلا إلى تدمير الحب، ولا تدر أي نفع على الإنسان، ولذلك فمن الأجدي تجنب هذه الاختلافات. ولقد أثبتت الدراسات أن السبب الحقيقي وراء الصراعات النفسية التي يعاني منها الإنسان في حياته يكمن أساسا في الصراعات التي يعاني منها ذلك الإنسان أثناء محاولته تجنب الصراعات المحقيقية. ولقد وضحت الدراسات أن هناك فروقاً واختلافات بين خصوصيات الإنسان الدقيقة وبين الخصوصيات الجانبية. والصراعات الحقيقية بين البشر هي تلك الصراعات التي لا يخفيها أي شيء، أو الصراعات التي يريد الإنسان أن يسقطها على الآخرين كها سبق أن وضحنا ذلك، وهذه الصراعات تعتبر في أعمق أعهاء الحقيقة الداخلية للإنسان في ارتباطها بالإنسان نفسه، وهي الصراعات مدمرة، بل التي يعيشها هذا الإنسان نفسه، هذه الصراعات لا تعتبر صراعات مدمرة، بل على العكس فانها تؤدي إلى الوضوح، كها تؤدى إلى تنقية الإنسان نفسه، وتجعل الزوجين أكثر ادراكا وأكثر وعيا، وأكثر قوة في علاقتها ببعضهها.

وعند هذا الحد نعود فنوجز القول بأن الحب يكون فقط ممكناذا استطاع شخصان أن يخرجا بذواتها من الدائرة المغلقة حول نفس كل منها وأن يرتبطا ببعضها، وعندما يستطيع كل منها أن يمر بخبرة وجوده مع الآخر بعيداً عن مركز الجذب الذي يشد كلا منها الى ذاته فقط. وهذه الخبرة الأساسية هي الحقيقة الإنسانية، وهنا فقط تكون الحياة، وهنا تكمن أسس الحب. ومثل هذه الخبرة بالحب ماهي إلا دعوة للخروج من أنانية النفس، أنها ليست دعوة إلى مكان هادىء جميل، وانها هي مجهود مشترك ونمو مشترك وعمل مشترك حتى يصبح الملاتقاء بينها التقاء مشتركا، ويصبح الخلاف أيضا خلافا مشتركا، ويكون فرحها وسعادتها مشتركة، ويكون حزنها مشتركا، كل هذه المشتركات توضح أن كلا منها قد استطاع الخروج من دائرة الأنانية الذاتية بالفعل. وبهذا الخروج أو التحرر إذا صحت التسمية ، يكون بامكانها هما الاثنان أن يتحولا إلى شخص واحد، وفي

هذه الحالة سيكون بامكانهما أن يعيشا خبرة التوحد ويتغلبا على الشعور بالعزلة والغربة والانفصال. والدليل على وجود الحب في هذه الحالة هو الارتباط العميق والحيوية والنشاط التي تميز كلا من طرفي الحب، وهذا في حد ذاته هو الثمرة التي تدل على وجود الحب بالفعل.

وكما أن الآلات والماكينات لاتستطيع أن يحب كل منهما الآخر، فانها لا تستطيع أيضاً أن تحب الله. ان انعدام حب الله في المجتمعات التي بعدت عن الدين أو في المجتمعات التي تتستر فقط بستار الدين قد وصل إلى نفس الدرجة والمعيار الذي وصل إليه انعدام الحب البشري. وهذه الحقيقة تكمن في التناقض في المعيار الذي وصل إليه انعدام الحب البشري. وهذه الحقيقة تكمن في التناقض في تصور أننا كبشر كنا ومازلنا ذوى حضارة وتاريخ ديني. ان ماتمر به معظم المجتمعات في العصر الحالي ماهو إلا العودة إلى مفهوم عبادة الأصنام سواء أصنام البشر أو أصنام الأجهزة الحديثة والآلات المعقدة، كما أنه تحويل للحب من حب لله البشر أو أصنام الأجهزة الحديثة والآلات المعقدة، كما أنه تحويل للحب من حب الله علاقة على نسق شخصية ذلك الانسان المغترب حتى عن ذاته. وليس من الصعب علينا أن نتعرف على أعراض ظاهرة العودة إلى الوثنية وعبادة الأصنام، فقد أصبح انسان المجتمع الحديث خائفا قلقا وليس له مبادىء، وقد فقد ثقته في نفسه وفي غيره، ولم يعد له من هدف يبغى الوصول إليه أكثر من جمع المادة، وكأنه ارتد إلى مرحلة الطفولة يريد أن يجمع كل شيء، وفي نفس الوقت يريد أن يحصل على من مرحلة الطفولة يريد أن يجمع كل شيء، وفي نفس الوقت يريد أن يحصل على من يسانده ويساعده.

لقد كان الإنسان في الثقافات القديمة ينظر إلى الله باعتباره الأب الذي يمد له يد المساعدة، أو باعتباره الأم المستعدة دائم لتقديم مساعدتها لأبنائها بلا مقابل. وفي نفس الوقت سنجد أن الإنسان في تلك الثقافات قد نظر إلى الله على أنه هو هدف حياته كلها، فمبادىء الله عنده هي مبادىء الحياة. أما اليوم وفي ظل الحضارة الصناعية المادية الحديثة فان معظم تلك المبادىء قد اختفي، وإن كان بعضها موجود فانه لم يعد محل احترام كبير من المجتمع. لقد أصبحت الحياة اليومية في الوقت الحاضر أكثر صعوبة، وأكثر قسوة، وأصبح الكثير من الناس يعانون

الانفصال عن الحياة الدينية. لقد أصبح هم الانسان المعاصر هو الاجتهاد في المحصول على تحقيق أكبر قدر من الراحة الانسانسية، وذلك عن طريق اقتناء الماديات والمخترعات الحديثة، وكذلك الاهتمام بتحقيق أكبر قدر من النجاح في مجال سوق الشخصية. وأهم الأسس التي يقيم عليها مجتمع اليوم – المادي جهوده وكفاحه هي أسس اللامبالاة وعدم الإكتراث والأنانية والتي تسمى أحيانا بالفردية أو بالمصالح الشخصية. وإذا كان من الممكن مقارنة انسان الثقافة الدينية بطفل في سن الثامنة تقريبا، طفل يحتاج إلى الأب المنقذ، طفل قد بدأ في تعلم مبادىء وتعاليم الأب في حياته، كما بدأ يستدمج هذه المبادىء في ذاته، فإن انسان المجتمع الصناعي المعاصر يمكن تشبيهه بطفل في سن الثالثة فقط، طفل ينادي أباه عندما يحتاج إليه، طفل غالبا ما يشعر بالسعادة عندا يجد أمامه فرصة سانحة للعب واللهو.

ومن هذا المنطلق، وخصوصا من وجهة نظر الارتباط الطفلي الذي يتصور الله كانسان، فإن البعد عن مبادىء الله وتطبيقها في الحياة، انها يعنى أن البشر في العصر الحديث يتحولون إلى بدائيين عبدة للأصنام، أكثر من كونه قريب الشبه بالشعوب ذات الثقافة الدينية حتى في العصور الوسطي. هذا ويلاحظ أن المجتمعات الصناعية قد بدأ يسودها في الوقت الحاضر تيار ديني جديد بهدف العودة إلى الكنيسة وإلى تطبيق مبادىء الله كها يفهمها رجال الكنيسة في المجتمع الغربي. وأكبر دليل على ذلك مايلاقيه البابا في الوقت الحاضر من التفاف الجهاهير الضخمة حوله في كل زيارة يقوم بها إلى أحدى الدول الغربية.

ثم ماذا ؟ لقد تحول الإنسان المعاصر في معظم المجتمعات إلى سلعة ، انه انسان يجد أن حياته وطاقته ماهى إلا نوع من الاستثمار، فهو يود أن يحصل لنفسه على أكبر مقابل مادى وفقا لتصوره لنفسه ووفقا لوضعه في مجال سوق الشخصية . لقد اغترب هذا الانسان عن ذاته وعن غيره من أبناء المجتمع وكذلك عن الطبيعة التي يعيش في خلاله . إن هدف الإنسان المعاصر التي يعيش في ظلاله . إن هدف الإنسان المعاصر

هو عقد صفقات رابحة يقوم فيها بالمقايضة على مهاراته ومعارفه، بل وعلى شخصيته كلها، مع أفراد آخرين يودون هم أيضاً عقد صفقات رابحة. أي أن كل إنسان يريد أن يكون هو الرابح الوحيد. ان هدف الإنسان هنا ومبدأه الأساسي هو الوصول إلى الدرجة التي يكون فيها قادرا على عقد صفقات تدر ربحا أكثر وعلى أن يتمكنوا من اشباع رغباتهم في التملك وفي الإستهلاك.

ماذا يبقي بعد ذلك وتحت هذه الظروف من معنى لمفهوم الله؟

إن المفهوم والمعني الديني القديم قد تغير بدرجة تجعل الإنسان يتوافق مع الثقافة المغتربة للنجاح. ومحاولات تجديد الدين أو التدين في الوقت الحاضر تهدف إلى تحويل الاعتقاد في الله إلى أسلوب نفسى، يهدف إلى تسليح الإنسان في عملية المنافسة وجعله أكثر صلاحية وصلابة.

لقد ارتبطت العقيدة الدينية أخيراً بالعلاج النفسي الذي يهدف إلى مساعدة الناس في حياتهم الجديدة التي تعتمد على عقد الصفقات. لم يعد الإنسان المادي (في السنوات الأخيرة) يدعو ربه لمساعدته وشد أذره وتعزيز شخصيته، فقد بدأ يحل محل العقيدة الدينية لدى الكثيرين طرقا وأساليبا مختلفة على هيئة كتب وارشادات في كيفية كسب الأصدقاء واجتذاب اهتهام الآخرين والتأثير عليهم، وفي كيفية تحقيق الربح السريع. وقد استفاد رجال الكنسية في دول الغرب من هذا الاتجاه العقلي، فأدخلوا هذه الأفكار الجديدة إلى الكنيسة في ثوب ديني جديد. ومن الملاحظ أيضاً أن الكثير من الكتب الإسلامية الجديدة قد بدأت تتجه لتنبيه الناس إلى مدي ارتباط الحياة بالدين، حتى تغير مفهوم الكثير من الناس عن السابل مدي ارتباط الحياة بالدينة العديد من المسائل والأمور الحيوية المساجد. . أصبحنا نطالع في الكتب الدينية العديد من المسائل والأمور الحيوية المامة سواء في مجال التجارة والاقتصاد والسياسة أو في غيرها من المجالات المختلفة . لقد بدأ الإنسان يدرك أن الصلاة والعبادة هي التي تقرب الإنسان من المختلفة . كيا أنها تبعث في نفس الإنسان الثقة في الله وفي النفس، وفي أن الله مع هذا الله ، كيا أنها تبعث في نفس الإنسان الثقة في الله وفي النفس، وفي أن الله مع هذا الله ، كيا أنها تبعث في نفس الإنسان الثقة في الله وفي النفس، وفي أن الله مع هذا

الإنسان فعلا ولن يتخلى عنه. وقد بدأ الكثيرون من المعالجين النفسيين ينصحون مرضاهم بالنصائح الدينية، ويبينون لهم أن حب الله سيجعلهم أكثر ثقة ونجاحا. «اجعل الله تجاهك» تعنى هذه العبارة لدى الكثيرين أن الله هو الشريك في العمل وهو المساعد في تحقيق الهدف. ولكن هذا لايعني الاتحاد مع الله في الحب ولا في العدالة ولا في الحق. وكها هو في حالة حب الآخرين حيث نجد أن الانسان قد بدأ يستبدل هذا الحب بالسلوك المهذب مع الآخرين، فأن الله قد أصبح بالنسبة للإنسان الحديث هو المدير العام للمؤسسة العامة، ومن الصعب الدخول إليه، فالإنسان يعرف أنه موجود، وأنه يدير المؤسسة -وان كان البعض قد بدأ يتجاهل ذلك - ولكن الإنسان لايراه، ومع ذلك فإنه يعترف بقيادته ويؤدي ما عليه من واجبات.

| <br>المب بين الظلفة والعلم |
|----------------------------|
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |
|                            |

# الباب الرابع سيكولوجية تعلم الصب الفصل الرابع عشر تعلم الصب

بعد أن ركزنا اهتهامنا حتى الآن على الجانب النظري في الحب، وعرضنا له عرضا يكاد يكون وافيا، فإننا نقف الأن وجها لوجه أمام مشكلة من أصعب المشكلات ألا وهي مشكلة الجانب التطبيقي العملى في الحب. هل يستطيع الإنسان أن يتعلم شيئاً ما عن طريقة أو كيفية اتقان فن من الفنون أو حرفة من الحرف؟ وهل يستطيع الإنسان أن يتعلم طريقة أو كيفية عارسة هذا الفن أو تلك الحرف؟

قد تزداد هذه المشكلة صعوبة وحدة ، ذلك لأن معظم الناس في وقتنا الحاضر ومنهم بالطبع كثيرون عمن يقرءون الآن هذا الكتاب -كانوا يتوقعون أننا سنقدم لهم «وصفات» أو نهاذج ليتعلموا منها ولينسجوا على منوالها ، وهذا في حد ذاته يعنى أنه كان لزاماً علينا أن نقدم عن طريق هذه الكتاب دروساً خصوصية في «مادة» الحب . اننى أخشى على هؤلاء الذين بدءوا في قراءة الباب الأخير من هذا الكتاب من أن يصابوا بخيبة الأمل ويندموا على قراءتهم أو حتى على شرائهم لهذا الكتاب أصلا .

الحب عبارة عن خبرة شخصية لابد أن يمر بها الإنسان حتى يصبح لها معنى في حياته (تشير كل الحقائق إلى أنه ما من انسان على هذه الأرض إلا وقد مر بهذه الخبرة ولو مرة واحدة في حياته، حتى ولو في أبسط شكل من أشكالها، سواء كان ذلك في طفولته المبكرة أو في سنوات عمره الأولى، أو في مرحلة نضجه). ان مهمة أية مناقشة للجانب التطبيقي في الحب، قد تكون هي الشرط الذي يجب أن يتوفر لنا حتى نتمكن من مناقشة الحب «كهادة» أو كفن أو كعلم مثل غيره من المواد

والعلوم والفنون، وحتى نتمكن أيضا من مناقشة الخطوات الأولى في الحب. أن الخطوة الهامة والفاصلة في سبيل التوصل إلى الهدف لابد أن تنبع من الإنسان المحب، أي لابد وأن يبدأها كل انسان بنفسه، ومع ذلك فاننى اعتقد أن مناقشة الخطوات الأولى عن طريقة وكيفية اتقان أي فن من الفنون أو علم من العلوم أو حرفة من الحرف، قد تكون عاملا مساعدا على الأقل لكل راغب في التعلم.

#### ١- النظام:

ان المارسة العملية والتدريب العملي على أي فن أو علم أو حرفة ، يتطلب من الإنسان التدريب على مجموعة من الأشياء العامة ، بغض النظر عما إذا كانت هذه الأشياء تدخل مباشرة في المجال الذي يريد أي فرد ما أن يتعلمه ، أي بغض النظر عما إذا كان هذا الشخص يهتم بدراسة التجارة أو الطب أو الهندسة أو تعلم الحب. ويتطلب التدريب والتعلم لأى مهنة من المهن أو حرفة من الحرف أو فن من الفنون أو علم من العلوم توفر درجة معينة من النظام. فلا يستطيع الإنسان أن يتوصل إلى أي شيء أو يحصل على أى شيء إذا لم يكن انساناً منظماً (النظام هنا شرط ضروري للمهارسة والتعلم). وعندما يفعل الإنسان ما يفعل أو يقوم بأداء عمل معين وفقا لحالته المزاجية ، فإن ما يقوم به هذا الإنسان ، قد يوصله إلى ممارسة هواية مسلية ، ولكن هذا لن يؤدي به إلى أن يصبح ماهراً أو خبيراً في هذا المجال ، بالدرجة التي تجعله يحقق نجاحاً وتفوقاً. المشكلة هنا ليست فقط مشكلة النظام في التدريب على فن معين أو على أداء عمل معين (بحيث يتحتم على الإنسان أن يحدد عدداً معيناً من الساعات يومياً يقوم خلالها بالتدريب على هذا الفن أو ذلك العمل)، ولكن المشكلة هي مشكلة النظام في الحياة كلها. قد يعتقد البعض أنه ليس أسهل على انسان العصر الحديث من تعلم النظام، ألا ينتظم هذا الانسان عددا معيناً من الساعات في العمل الذي يقوم به يوميا ؟ أو ينتظم عددا من الساعات في المدرسة إذا كان تلميذا أو مدرسا؟ وهو عندما يؤدى عمله- بغض النظر عن نوع هذا العمل- لابد وأن يؤديه بطريقة منظمة؟ ولكن الحقيقة هي أن الإنسان المعاصر يبدو أقل تنظيماً بعد الانتهاء من العمل بدرجة واضحة- فعندما لايكون لدى الإنسان عمل نجد أن الكسل يلازمه ، كما تلازمه عدم الرغبة في عمل أى شيء . . انه يحتاج إلى حالة من الاسترخاء حتى يتمكن من استخدام كلمة مهذبة . ونجد أيضا أن هذه الرغبة في عدم العمل ماهي إلا رد فعل لروتين الحياة . فلأن الإنسان قد أجبر أو اضطر اضطراراً على أن يعطى من وقته عدداً معيناً من الساعات يومياً وعلى أن يعطى من صحته وقواه طوال هذه الساعات أثناء العمل وربها كانت أهداف العمل تختلف عها كان يتمناه هذا الإنسان ، كها أن العمل قد يتم بأسلوب يختلف تماما عن الأسلوب الذي كان يود هذا الإنسان أن ينجزه به ، ولكن هذا الأسلوب ماهو إلا أسلوب قد سبق تحديده ليتمشى مع النظام الكامل للعمل ، وبالتبالي فإذا حاول ذلك الإنسان أن يتمرد أو يتذمر ، فإن عصيانه يعتبر تمرداً على النظام العام . ومن ناحية أخرى فإن دخول الإنسان في صراع ضد سلطة أى نظام قد أصبح غير موثوق فيه ، سواء كان السبب في ذلك هو الحالة الانفعالية المنظرد أو الضغوط التي تقع عليه من السلطة المنظمة نفسها . ومع ذلك فإن الحياة بغير نظام ستكون حياة محزقة كثيبة ، وليس لها هدف ، إنها ضياع .

### ٢- التركين:

التركيز كشرط ضروري لتعلم واتقان أى فن أو علم من العلوم أو حرفة من الحرف ليس في حاجة إلى البحث عن دليل أو برهان، فكل من حاول ذات يوم أن يتعلم فنا أو حرفة أو مهنة يعرف ذلك جيداً. ويعتبر التركيز في مجتمعنا أكثر ندرة من النظام أو التنظيم الذاتى. إن ثقافتنا المعاصرة تقود الإنسان إلى نوع من الحياة الممزقة الخالية من هدف واضح يركز عليه الإنسان فالإنسان في مجتمعنا يقوم بأداء الكثير من الأشياء دفعة واحدة، انه يقرأ ويستمع إلى الراديو وإلى الموسيقى، ويسلى نفسه ويأكل وهذا يدل على اضطراب الإنسان ومرضه.

لقد أصبح الإنسان في المجتمع الحديث انسانا مستهلكا، يجلس فاتحا فاه مستعدا لابتلاع كل شيء (المشروبات والصور والعلم). وهذا النقص في تركيز الإنسان على شيء محدد، يظهر لنا بوضوح وجلاء في الصعوبات التي يواجهها كل منا عندما يخلو إلى نفسه. انه من الصعب فعلا على الكثيرين أن يجلسوا في

هدوء وفي صمت بلا سيجارة وبلا كتاب وبلا مشروب، اذ تبدو عليهم علامات الضيق وعدم الراحة، إذا لم يفعلوا شيئا سواء بالفم أو بالأيدى (فالتدخين مثلا ماهو إلا عرض لنقص القدرة على التركيز، انه يشغل اليد والفم والعين والأنف).

#### ٣- المثابرة:

عندما نتحمدث عن المثابرة فإننا نعرف أن كل انسان يمريد أن يتعلم فنا أو علماً أو مهنة يعرف أن الصبر والمثابرة ضرورية جداً، إذا ما أراد الإنسان أن يحقق الهدف من التعلم. عندما يريد الإنسان أن يصل إلى نتيجة سريعة، فأنه لايتعلم أي فن إطلاقا. ويعتبر الصبر والمثابرة على نفس درجة الصعوبة التي نجدها في النظام وفي التركيز، ذلك أن نظم الانتاج الحديثة، وخصوصا الانتاج الصناعي تتطلب منا العكس تماما، فهي تتطلب السرعة وليس الصبر أو الأناة أن كل الآلات الحديثة قد تم تصميمها لتدور بسرعة معينة، فالسيارات والطائرات مثلا، توصلنا بسرعة إلى الأماكن التي نقصدها، وكلما زادت السرعة كلما كان ذلك من الأفضل. إن الآلة التي تنتج نفس الكمية في نصف الزمن الذي تحتاجه آلة أخرى لإنتاج نفس الكمية، إنَّما تنتج ضِعْف ماتنتجه الآلة القديمة البطيئة. ومن الطبيعي أن يكون لهذه السرعة أسسها الاقتصادية، ولكن الكثير من الجوانب الأخرى توضح أن قيمة الإنسان أصبحت مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بالاقتصاد، بل أن الاقتصاد هو الذي يحدد قيمة هذا الإنسان، ذلك أننا نجد أن مواصفات جودة الآلة هي نفسها مواصفات جودة الإنسان. أن الإنسان المعاصر يعتقد أنه سيفقد الوقت ويضيعه إذا لم ينته من أداء عمل معين بسرعة فاثقة، ولكنه من ناحية أخرى لايعرف ماذا سيصنع بالوقت الذي توفر نتيجة الانجاز السريع للعمل، غير أن يحاول قتل هذا الوقت.

# ٤- الدافعية :

تكمن أهم شروط التعلم لأي مهنة أو فن أو علم في شروط الدافعية ، أى في مدى توفر الإهتمام الشخصي نحو تعلم هذه المهنة أو ذلك الفن أو العلم الذي يريد الإنسان أن يتعلمه . إذا لم يكن الفن أو العلم أو المهنة التي يريد الإنسان

تعلمها تمثل بالنسبة له أهمية كبرى، وإذا لم تستحوذ على كل اهتهامه، فإنه لن يستطيع التعلم، وفي أحسن الحالات قد يظل هذا الإنسان من هواة ذلك الفن أو العلم أو العمل، ولكنه لن يصبح انسانا خبيراً وذا باع في هذا المضهار أو ذاك. ولهذا الشرط أهمية خاصة في ميدان الحب مثل غيره من ميادين العلوم والفنون والمهن التي يتعلمها الإنسان، غير أنه يبدو وكأن العلاقة بين هواة الحب وبين خبراء الحب تفسر في مصلحة هواة الحب، إذا ما قورنت بالعلاقة في مجالات العلوم والفنون الأخرى.

إذا أعدنا النظر في الشروط العامة المطلوبة لتعلم أى فن أو مهنة أو علم، فإننا نجد أن هناك نقطة هامة تجب الإشارة إليها:

إن الإنسان لايبدأ مباشرة بتعلم المهنة أو العلم أو الفن الذي يريد تعلمه بطريقة مباشرة، ولكنه يبدأ بطريقة غير مباشرة دائها فعليه أولا أن يتعلم -غالبا-أشياء أخرى قد تبدو لأول وهلة وكأنه لا علاقة لها بها يريد الانسان أن يتعلمه ويتقنه. ولنأخذ على سبيل المشال انسانا يريد أن يتعلم فن كتابة القصة. . نجد أن عليه أولا أن يبدأ بالقراءة وليس بالكتابة . . عليه أن يعود إلى كتب الأدب ويقرأ كثيراً حتى ينمى في نفسه الموهبة ، ثم عليه بعد ذلك أن يتعلم فن الكتابة وأصول كتابة القصة سواء القصة القصيرة أم الرواية . . ان هذا ينطبق أيضا على من يريد أن يتعلم كتابة الشعر، وكذلك على من يريد أن يصبح فنانا في الرسم أن يعرف خصائص اللون والحجم والمساحة والبعد والاضاءة، ثم يبدأ بعد ذلك في تعلم الرسم. وحتى في حرفة النجارة نجد أن من يريد أن يصبح نجاراً لايبدأ مباشرة بصناعة أى قطعة أثلث، وإنها سيبدأ بأشياء أخرى، فيبدأ بمعرفة الأخشاب ثم يبدأ في تعلم استخدام أدوات النجارة في قطع وتنظيف الأخشاب . . الخ . . والذي يريد أن يتعلم الموسيقي (عزف البيانو مثلا) لن يبدأ بالبيانو مباشرة، وانها سيبدأ بمعرفة الأصوات الموسيقية وبالسلم الموسيقى. والذي يريد أن يتعلم الرماية يبدأ أولا بتعلم ضبط التنفس. وإذا أراد الإنسان أن يصبح خبيراً (معلما) في حرفة من الحرف أو فن من الفنون فلا بد أن يكرس حياته لهذا الفن أو تلك الحرفة. ان

أو تلك الحرفة. ان كيانه وشخصيته ستصبح وسيلة في تمرنه وفي تدريبه على تعلم هذا الفن أو تلك المهنة، ويجب عليه أن يظل على المستوى اللائق الذي يمكنه من تحقيق الهدف المنشود. وإذا طبقنا ماسبق في مجال الحب فيان هذا يعني أنه على كل انسان يرغب في تعلم الحب وفي أن يكون خبيراً في الحب أو فناناً في الحب أن يبدأ في كل مراحل حياته بالتدريب على النظام والتركيز والمثابرة والصبر.

# ولكن كيف يتمرن الإنسان على النظام؟

على الإنسان أن يصحوا صباحاً في ساعة محددة كل يوم، وأن يؤدى عملا معيناً مثل التمرينات الرياضية مثلا، أو الجرى أو القراءة، أو التنزه، وعليه ألا يترك نفسه فريسة لتأثير المغريات الوقتية على حساب قاعدة حياته المرسومة كالاستمرار مثلا في قراءة قصة بوليسية، أو مشاهدة فيلم في التليفزيون، أو أن يأكل أكثر من اللازم طالما كان الأكل لذيذ الطعم، أو أن يتهادى في تضييع الوقت بلا حسيب ولا رقيب ان هذه هي أوضح وأبسط القواعد المعروفة انه من الضروري ألا يكون النظام الذي يتمرن الإنسان عليه مفروضاً عليه من الخارج، ولكن يجب أن يكون نعبيراً عن الرغبة الحقيقية عند الإنسان، حتى يشعر الإنسان بأن هذا النظام شيئاً حسناً ومقبولا، وحتى يتعود الإنسان تدريجياً على هذا النظام بالدرجة التي تجعله يشعر بأن شيئاً ما ينقصه لو أنه أخل بالنظام الذي تعود عليه.

ثم يأتي عامل التركيز، وهنا نبدأ بالقول بأن عنصر التركيز قد أصبح في عصرنا الحالى أمرا شاقاً. انه يبدو أن التركيز في المجتمع المعاصر قد أصبح يصطدم بالتصدع والتشقق وعدم الوضوح، ولكن الانسان يجبر على غير رغبة منه ودون أن تتوفر لديه القدرة على أن يركز. فإذا أخذنا تلاميذ المدارس على سبيل المثال سنجد أن الآباء والمدرسين ينظرون اليهم على أنهم مجرد عقول فقط عليها أن تعى وتحفظ عن ظهر قلب، وعليها أن تتنافس وتتصارع من أجل الحصول على أعلى الدرجات. . لقد بدأ الأطفال ينسون طفولتهم، بل انهم لايعيشونها على الإطلاق، وبدأ الكبار يقفون لهم بالمرصاد ليتعلموا ويستذكروا، ويحضرون لهم المدرسين

الخصوصين بعد المدرسة ليعاونوهم على مزيد من الحفظ الذي لايتعدى الحفظ والتكرار إلى الفهم والتفكير، وكأننا أصبحنا نؤمن بأن هذه هي الفضيلة، ولابد أن يضحى الانسان من أجل هذه الفضيلة، لابد أن يمر بالآلام والأحزان ويعيش الحرمان، حتى تصبح له قيمة ما في يوم من الأيام. إن أهم خطوة لتعليم التركيز هي أن يتعلم الإنسان أن يقضى وقتا مع نفسه فقط. أن يخلو الانسان إلى نفسه بلا كتاب يقرأ فيه، ولا صحيفة يتصفها أو راديو يستمع إلى مايذاع من خلاله وتبدو القدرة على التركيز بوضوح في قدرة الإنسان على أن يخلو بنفسه . هذه القدرة على الوحدة والخلود إلى النفس هي أحد الشروط الهامة للقدرة على الحب. إن الإنسان المحب لله والمتصوف يستمتع في خلوته بحبه إلالهي . . يجد الوجود كله في الإنسان المحب لله والمتصوف يستمتع في خلوته بحبه إلالهي . . يجد الوجود كله في قادر على التركيز، ولذلك فهو قادر على الحب. أما إذا كان الإنسان يرتبط بانسان قادر على المتقدل ، فإن الشخص المنقد أو لأنه في حاجة إليه ، لعدم قدرته هو نفسه على الاستقدل ، فإن الشخص الآخر لا يعدو أن يكون هو الشخص المنقذ أو المساعد ، وهنا لن تكون العلاقة بين هذين الشخصين علاقة حب ، انها علاقة مصاحة وهذا ما تعكسه موجة أغاني (بحبك لا . . عتاج لك آه . . ) .

انه من الغريب فعلا أن تكون قدرة الإنسان على أن يكون وحيداً حين يخلو إلى نفسه وينقطع عن الناس هي شرط قدرت على الحب، لأن الحب يعني التقاءه بالمحبوب فلا يشعر بالوحدة. ان كل من حاول أن يجرب خبرة العزلة والوحدة وجد أنها شاقة وصعبة، وسيجدها كذلك كل من يحاول ذلك، ففي تجربة الوحدة يشعر الإنسان بعدم الراحة وبالقلق، وشيئاً فيشئاً يصبح انسانا عصبياً، أو ليس مفهوم السجن هو العزلة؟ ، والعزلة عذاب وعقاب؟ ويبرر الإنسان عدم الميل إلي تمرين نفسه على الاعتزال وعلى الخلود إلى النفس بالحجج العقلية أو بالقول بأن هذا كله ليس له أى معنى، لأنه من الهراء أن يضيع الإنسان وقته في مثل هذه الأشياء التافهة.

سيتأكد الإنسان في وحدته من أن الأفكار ستتكاثر، وبأنه في عملية حساب

ومساءلة مع النفس، وقد يلاحظ هذا الانسان فجأة أنه يخطط لما سيفعله بعد ذلك وبأنه يفكر في الصعوبات التي تواجهه في العمل، أو يفكر فيها سيفعله هذه الليلة مثلا. ان عدداً من التمرينات السهلة يمكن أن تساعد الإنسان كثيراً على تعلم فن التركيز ولنأخذ على سبيل المثال تمرين الجلوس مسترخياً بلا توتر، واغلاق العينين، ومحاولة تركيز النظر على نقطة ، أو على مساحة بيضاء أمام العين، وطرد كل الأفكار المزعجة وكذلك كل الصور الأخرى التي تشتت التركيز. وقد يحاول البعض التركيز على ملاحظة عملية تنفسهم بلا تفكير في هذه العملية ، ولكن يدرك الإنسان فقط عملية التنفس ويعيها في جسمه . . ثم يحاول الإنسان أن يشعر بنفسه وبذاته، على أنها مركز قوته، وعلى أنها هي التي تحدد له عالمه. وعلى الإنسان أن يهارس عملية التفكير والتركيز يومياً لفترة من الوقت في الصباح وفي المساء قبل النوم. وإلى جانب هذا التمرين ، على الإنسان أن يتعلم أيضاً التركيز في كل شيء يعمله، أن يتعلم التركيز عندما يستمع لمحدثه أو يستمع إلى قراءة القرآن ﴿ وَإِذَا قُرِئُ الْقُرْآنُ فَاسْتَمعُوا لَـهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الاعراف: ١٠٠] أن يتعلم التركيز عندما يقرأ كتابا ما، أن يركز عندما يتحدث مع انسان آخر، وأن يركز عندما يلقى بنظره على صورة معينة في أحد صالات العرض. وعندما يتقن الانسان فن التركيز ويكتسب هذه القدرة فلن يؤثر على الإنسان ماذا يقوم به من عمل، ولن يغيره ماذا يفعل ، فالأشياء الهامة وكذلك الأشياء غير الهامة سيصبح لها بعدا جديداً في الواقع، لأن الإنسان في حالة تركيزه سيكون أكثر انفتاحا وإدراكا.

وحتى يتعلم الانسان كيف يركز عليه أن يتجنب المناقشات الفارغة التي ليس لها موضوع ولا جوهر ، لأن مثل هذه المناقشات لن تكون مناقشات وإنها هي مضيعة للوقت. فإذا تحدث شخصان مع بعضها عن نمو شجرة معينة ، أو عن طعم الخبز الذى أكلاه توا، أو عن الأحداث الوظيفية العامة، فإن مثل هذه المناقشة قد تكون هامة ولكن على شرط أن تكون مرتبطة بخبرة حقيقية قد مر بها أحدهما أو كلاهما ، وألا يكون الحديث مجرد حديث نظرى لمجرد الحديث وتسلية الوقت. ومن ناحية أخرى قد تجرى إحدى المناقشات في مجال السياسة أو في مجال

الدين ولكنها تكون مناقشات عديمة القيمة، إذا كانت تلك المناقشات تدور بأسلوب القوالب المحفوظة أو الشكليات الرتيبة والمملة وعندما يكون طرفي الحديث بعيدان كل البعد عها يتحدثان فيه أو عنه، وإنها يريدان حديثا سطحيا لتبادل الكلهات المحفوظة والأفكار المنقولة، وهنا يجب أن نضيف إلى ماسبق، أنه ليس من المهم فقط أن نبتعد بأنفسنا عن كل المناقشات الفارغة، وإنها من المهم أيضاً أن نتجنب كل المجتمعات السيئة. اننى لا أعنى بهذا تجنب الإنسان أيضا مجتمعات مثل هؤلاء الناس لأنها تترك أثراً فعالا في تلويث الجو النفسي وإصابته بالاكتئاب، وأعنى أيضا المجتمعات الانسانية التي يطلق على أصحابها ميت الأحياء، فإن تجمعات هؤلاء الأحياء الموتى ومناقشاتهم توضح مدى الخواء النفسي والفراغ الذي عشش داخلهم، وأن أفكارهم وأحاديثهم ستكون بلا مضمون ولا محتوى، انهم عشش داخلهم، وأن أفكارهم وأحاديثهم ستكون بلا مضمون ولا محتوى، انهم يثرثرون ولايتناقشون. . أنهم لايفكرون ولايتأملون ولايعتبرون، ولكنهم يبصمون أفكارهم التي خُفرت منذ زمن بعيد.

ورغم كل ماسبق فانه ليس من المكن دائما، وليس من الضروري أيضاً أن يتجنب الانسان تجمعات مثل هؤلاء الناس، فإذا حدث واشترك الإنسان في مثل هذه التجمعات وكان رد فعله هو رد الفعل المتوقع منه في هذه الجماعة، أى أن مناقشاته لم تكن ترديداً ببغاويا لكلمات وأفكار الآخرين، وانها كانت مناقشة إنسانية، أو رد فعل انساني بالدرجة الأولى وبطريقة مباشرة، فسيجد هذا الانسان أن سلوك مثل هذه الجماعة سيتغير فجأة، سيشكرون تلك المفاجأة أو المناسبة التي كانت سبباً في الصدمة التي أصيبوا بها والتي أثارت في أنفسهم الشوق إلى الخروج من دائرة الفروض المجردة التي ليس لها أى معنى أو قيمة، ودفعتهم إلى دنيا الواقع.

ان التركيز في العلاقة مع الآخرين يعني بالدرجة الأولى القدرة على الاستماع. فالكثيرون من الناس يعتقدون أنهم يحسنون الاستماع إلى غيرهم، كما أنهم يدلون بنصائحهم التي تدل على أنهم لم يستمعوا أصلا إلى كل ماقيل. . انهم لايأخذون مايقوله محدثهم مأخذ الجد، الأكثر من هذا انهم لايأخذون مايدلون به لمحدثهم من إجابات ونصائح مأخذ الجد. والنتيجة هي أنهم يصابون بالتعب من الحديث،

إنهم يعيشون في الوهم، ذلك الوهم بأنهم سيكونون أكثر تعبا و إرهاقاً إذا استمعوا جيداً وأنصتوا لكل ما يقال، والحقيقة أن العكس هو الصحيح. ان كل عمل يتم التمرين عليه من خلال تركيز الانسان على هذا العمل، يجعل الانسان يقظاً واعياً، (بغض النظر عها إذا كان الإنسان سيشعر فعلا بعد ذلك بالتعب والارهاق فهذا شيء صحي وطبيعي)، بينها نجد أن كل تدريب على عمل مايتم دون تركيز الانسان على العمل الذي يتدرب عليه، سيصيب الإنسان بالصداع والدوار، وسيصيبه ليلا بالأرق والسهر.

يعنى التركيز أن يعيش الإنسان تماما في الحاضر، في المكان والنزمان الذي يوجد فيه الإنسان فعلا، ولا يفكر فيها سيأتي، وفيها سيجب على الإنسان أن يقوم به، في نفس الوقت الذي يقوم فيه بأداء عمل آخر. انه من البديهي أن يقوم الإنسان الذي يحب بتمرين نفسه على التركيز. . على الإنسان أن يتعلم أن يقترب ممن يحب، عليه أن يقترب بلا قناع، وأن يكون واضحا صريحاً وعليه ألا يفر عن يحب ليخفى نفسه، ويخفى ما يجول بصدره عنه، كما يحدث عادة في وقتنا هذا. يقول المثل ان كل بداية صعبة حتى في تعلم التركيز، بدرجة تبدو وكأن الإنسان لايستطيع التوصل إلى هذا الهدف. ومن اللوازم الضرورية للتركيز، الصبر والمثابرة. فإذا لم يعرف الإنسان أن لكل شيء أوان، ولكل وقت أذان، وأن كل شيء بميقات، وأراد الإنسان أن يستعجل الأمور في غير أوانها وأن يصل إلى النتائج في غير موعدها، فلن يستطيع الإنسان أن يصل إلى أي درجة من التركيز، سيكون انساناً قلقا معذبا. إذا أراد الإنسان أن يتصور ماهو الصبر وماهى المثابرة فعليه فقط أن ينظر إلى الطفل في سنوات نموه الأولى، يحاول الانتقال من الحبو إلى المشى فتواجهه العقبات، يسقط المرة تلو المرة، وقد يصاب ويتألم ويبكى، ولكنه لايكف عن المحاولة، وفي كل مرة يكتسب حركة جديدة تعضد مقصده، ويقوى عوده ويشتد ساعده حتى يأتى اليوم الذي يستطيع فيه الطفل أن يمشى على قدميه دون مساعدة من أحد، وأن يجرى دون خوف من السقوط. ماذا قد يستطيع الإنسان الناضج أن يحصل عليه وهو يحاول تحقيق أهدافه الهامة مستعيناً بالصبر وبالتركيز الذي نشاهده في مثال

الطفل.

يتطلب التركيز أيضاً القدرة على أن يكون الانسان يقظاً. ولكن ما معنى هذا؟ هل من المطلوب من الإنسان أن يقضى وقته كله يفكر في نفسه عن نفسه، وأن يحلل نفسه ، أم ما هو المقصود بالضبط؟ إذا تحدثنا عن يقظة الإنسان وملاحظته للآلة التي يعمل عليها، فقد يكون من السهل تقريباً أن نوضح ماذا نعنى بذلك. للآلة التي يعمل عليها، فقد يكون من السهل تقريباً أن نوضح ماذا نعنى بذلك. إذا أخذنا على سبيل المثال شخصاً يقود سيارته التي يملكها فسنجد أنه شخص متيقظ ومدرك لسيارته، أو قل انه حساس لكل صوت يصدر عنها، انه يفهم جيداً، أنه يستطيع أن يلاحظ بدقة أن صوتا ما غير طبيعي يصدر عنها، أو يصدر عن موتور السيارة، أو أن هناك أصواتاً خافتة غير معهودة، أو أن قوة الموتور لم تعد هي التي عهدها في سيارته قبل ذلك. وبنفس المنهاج يستطيع كل سائق سيارة أن يلاحظ التغيرات التي تحدث في الشارع أو يلاحظ السرعة التي تسير بها السيارات القادمة الأخرى، وأن يلاحظ تغيير الاتجاهات التي تطرأ على مسار سير السيارات القادمة خلفه أو التي تسير أمامه. ومع ذلك فانه لايفكر في هذه العوامل، أنه في وضع خلفه أو التي تسير أمامه. ومع ذلك فانه لايفكر في هذه العوامل، أنه في وضع على من أن يكونا منتبها ويقظاً لأى تغير يحدث في رحلته، وأي تغير يحدث على طريق الرحلة، والذي قد ركز انتباهه عليه، والذي ركز عليه كل سائق سيارة من السيارات السابقة أو اللاحقة أو الموازية.

وإذا أردنا أن نرى مثلا للادراك والملاحظة الواعية واليقظة من انسان نحو انسان آخر، فإننا لن نجد أوضح من موقف الأم الواعى والمتيقظ نحو طفلها. انها تلاحظ كل التطورات وتلاحظ النمو الذي يطرأ على جسمه . أنها تلاحظ وتدرك حتى رغباته ومصاعبه حتى قبل أن يصدر عنه أى سلوك يفصح عن ذلك . انها تستيقظ من نومها عندما يبكى الطفل، أو يصرخ في الوقت الذي لاتوقظها فيه أصوات أخرى قد تكون أكثر ضجيجاً وارتفاعاً من صوت طفلها . أن هذا يعني انها متيقظة تماماً ومهتمة بحياة طفلها . انها ليست أما قلقة ، وليست خائفة ، ولكنها في وضع من اليقظة المتوازنة المستعدة لالتقاط أى اشارة تصدر عن الطفل . وبنفس الطريقة يستطيع الإنسان أن يكون يقظاً وواعياً بنفسه تماماً . يشعر الانسان

في داخله مثلا أنه متعب، أو أنه مكتئب، ولكن بدلا من أن يستسلم الانسان لمثل هذا الشعور، أو أن يستسلم للأفكار السوداوية التي تنشأ نتيجة الاكتئاب، يتساءل الانسان بينه وبين نفسه عاحدث، ويتساءل عن سبب الاكتئاب. ويفعل الإنسان نفس الشيء عندما يحيره أمر من الأمور، أو عندما يصيبه الضيق، أو عندما يستسلم لأحلام اليقظة. . انه من الضروري في مثل هذه الحالات أن يبحث الانسان عن الحقيقة الداخلية الكامنة، وألا يحاول أعطاءها صيغة عقلية مقبولة بأية طريقة من الطرق، فعند ذلك سيستمع الإنسان من داخله إلى صوت يناديه لماذا الضيق ولماذا الحيرة؟

توجد لدى الإنسان العادي درجة محددة من اليقظة والوعى لما يدور في جسمه، انه يلاحظ كل تغير حتى لو كان هذا التغير غير مصحوب بأية آلام محسوسة . ومن السهل على الانسان أن يعى ويدرك وعيه بإحساسه وبجسمه ، ذلك أنه توجد لدى الإنسان صورة محددة تماماً عن كل حالة يشعر فيها بالارتياح. ولكن تكمن الصعوبة عند الإنسان في ملاحظة العمليات النفسية وفي الوعى بها، ذلك لأن الكثيرين لم يعرفوا أي انسان يمتاز باليقظة الكاملة لكل العمليات النفسية التي تدور في داخله. فبالنسبة للكثيرين يمكن أن ينطبق عليهم المعيار الذي تتم على أساسه العمليات النفسية التي توجد لدى الآباء ولدى الأقارب، . أو لدى غيرهم من المجموعات البشرية التي تعيش في المجتمع الذي يعيشون فيه . وطالما أنهم لايختلفون عن هذا المعيار، فإنهم يشعرون بأنهم أسوياء، ولا يوجد لديهم درجة من الاهتمام لملاحظة أي سلوك يشذ عن هذا المعيار. ان هناك الكثيرين من الناس اللذين لا يعرفون تماما معنى أن يكون هناك انسانا ناجحاً، أو انسانا ممتلئا بالاشراق والرغبـة والتركيز، لم يشاهدوا حتى الآن انسانا محبـاً أو انسانا واضحاً أو انسانًا متحضراً، أو انسانًا يمتاز بالقدرة على التركيز والانتباه. وحتى يستطيع الإنسان أن يعي كل مايدور في نفسه، لابد أن يكون لدى نفس هذا الإنسان تصوراً ما عن الانسان السليم الصحيح الممتلىء حياة ونشاطا. ولكن كيف يستطيع الانسان أن يمر بهذا الحدث، إذا لم يكن هو نفسه سواء في طفولته أو في نضجه قد حدث له أن رأى ذلك النوع من الانسان السليم؟ ولن نجد اجابة سهلة على هذا السؤال، ولكن السؤال في حد ذاته يهيب بنا أن ننظر نظرة ناقدة إلى أساليب التربية.

ينسى الإنسان أثناء تعليمه أهم الجوانب التي تتصل بنمو شخصيته الإنسانية والتي تكون على درجـة من الأهمية بحيث يمكنها أن تبلور لنـا انسانا ناضجـاً قادراً على الحب في الوقت الحاضر. في بعض المراحل والحقب التاريخية كان الانسان غالبا هو المخلوق الوحيد الذي يتميز بالنفس والروح والأخلاق، حتى جاءت نظرية داروين وهنزت الإنسان بعنف وحاولت أن تظهرالإنسان على أنه ليس هو أهم المخلوقات على هـذه الأرض. وبدأ الكثيرون يجرون وراء هذه النظريـة لاهثين. لقد كان للعلم في المقام الأول واجباً يختلف عن كونه مصدراً للمعرفة والمعلومات، فقد كان واجبه هو أن ينقل بعض الاتجاهات والمواقف الخاصة للآخرين، أما في الوقت الحاضر وفي ظل المجتمعات الصناعية (الرأسهالية والاشتراكية والشيوعية على السواء) نجد أن الأفراد الذين يحتلون أماكن هامة، والذين يعتبرون نهاذج لغيرهم، من الممكن أن نعتبرهم أي شيء، إلا أن يكونوا بمن يحملون في داخلهم صفاتا نفسية ذات قيمة أو معنى . فنجوم السينها وكبار المذيعين والصحفيين ، والهيآت التجارية الهامة، واللجان الحكومية، هي النهاذج التي يراها الناس. وتكمن المؤهلات الأساسية لمثل هؤلاء الناس في أنه قد أتيحت لهم الفرصة ليكونوا مشهورين ومعروفين ليس إلا. ورغم كل هذا فان الوقت لايبدو خاليا من الأمل، فإذا فكر الانسان أن فردا ما مثل (دكتور احمد زويل) قد أصبح مشهوراً في مصر أو في الولايات المتحدة الأمريكية أو في أي مكان آخر، فإن هذا يعنى أنه من المكن أن يكون الانسان مشهوراً، إذا لم يتجاهل المربون في تربيتهم للأطفال والشباب كل الامكانيات والفرص المتاحة، ليجعلوا من الشخصيات المعاصرة ومن الشخصيات التاريخية ، شخصيات مألوفة لدى هـؤلاء الشباب، بل وجعلها شخصيات مرغوبة منهم، وعلى المربين بالاضافة إلى ذلك أن يقوموا بتوضيح مدى امكانية الانسان وقدرته على التأثير في تيار الحياة.

وإذا نظرنا إلى الأعمال الأدبية الضخمة وإلى الأعمال الفنية المبتكرة وإلى

الاختراعات العلمية الجديدة وفكرنا فيها بعمق، فإنه سيلوح لنا أن الفرصة مازالت قائمة لنقل نظرة شمولية واضحة عن مدى الوعي بالحياة. فإذا لم نوفق في التوصل إلى اقامة حياة واضحة ناضجة، فاننا سنواجه بالاحتمال القائم بأن ثقافتنا وتقاليدنا سيصيبها الخراب والدمار في يوم ما. أن التقاليد تعتمد ليس فقط على نقل الأفكار والمعارف، وإنها تعتمد أيضا على الاتجاهات الانسانية، فإذا نسى الجيل القادم هذه الحقيقة ولم يعشها ويخبرها، فإن هذا يعني ضياع حضارة الإنسان التي كونها عبر السنين.

# الفصل الخامس عشر المحال المحا

لقد تحدثنا حتى الآن عن كل ماهو ضروري للتدريب على مهنة من المهن أو على فن من الفنون أو علم من العلوم، وهنا نصل إلى العنوان الخارجي لموضوع الكتاب، أي الحب بين الفلسفة والعلم. أن الشرط الأساسي في جوهر الحب هو القدرة على الحب، والقدرة على تخطى النرجسية النفسية والأنانية. إن النرجسية النفسية ماهمي إلا اتجاه يمر فيه الإنسان بالعمليات النفسية الداخلية، وخصوصاً المخاوف والقلق واللهفة بوصفها خرات حقيقية، أما ظواهر البيئة المحيطة به فهي لاتمثل بالنسبة له أي دافع أو حقيقة ، ولكنها تكتسب معنى فقط من مدى الفائدة التي ستعود عليه منها، ومدى خطورتها عليه. وإذا كانت الموضوعية ماهي إلا الوجه الآخرللنرجسية أو الذاتية ، فإنها تعنى الرغبة في الانفتاح على العالم الخارجي المحيط. . على الأشياء . . وعلى الإنسان ، . وعلى رؤية الإنسان ورؤية الأشياء بطريقة موضوعية ، أي رؤية كل شيء كما هو. والموضوعية بهذا المعنى ماهي إلا الواقعية التي تنتقل من القشور إلى النواة وإلى الجوهر الذي تبدو به الأشياء أو الظواهر. ولأن الموضوعية هي عكس النرجسية أو الذاتية فإنها لاتعتمد على انعدام العلاقات، وإنها تعتمد على العلاقات العميقة. وما المرض النفسى والفصام بكل أشكاله إلا أشكالا متطرفة لعدم القدرة على الموضوعية بمعنى الانفتاح الموضوعي على الآخرين. أما بالنسبة للمرضى النفسيين فإن الحقيقة الوحيدة التي يعيها كل منهم لاتتعدى تلك الحقيقة التي تكمن في داخل كل منهم، وهذه تكمن فقط في قلقهم ومخاوفهم وفي دوافعهم. فالعالم الخارجي بالنسبة لهؤلاء المرضى، ما هو إلا رمز لعالمهم الداخلي، انه الارهاق الذي يعانون منه. وقد يمر جميع الأسوياء بهذه الخبرة المرضية ولكن في حالة الحلم فقط، ففي أحلامنا تصبح الوقائع الحقيقية رموزاً للعمليات النفسية الداخلية، اننا أثناء نومنا نتأكد من أن أحلامنا حقيقة بمفهوم واقع الناثم الذي ننظر له بعد يقظتنا بعين الاعتبار.

إننا ننظر إلى الأحلام وإلى المرض النفسي على أنها حالات شاذة تنخفض فيها درجة الموضوعية. ومع ذلك فإن كلاً منا توجد لديه صورة غير موضوعية عن العالم، صورة تتكون من خلال ذاتية كل منا ونرجسيته. وإذا كان من الضروري أن أسوق أمثلة على ذلك، فهذه ليست بالعملية الصعبة ذلك أن كلاً منا يستطيع أن يجد هذه الأمثلة بنفسه بمنتهى السهولة إذا تمكن من ملاحظة نفسه وملاحظة غيره من الناس، أو إذا قرأ الجرائد والمجلات. اننا جميعاً كبشر نختلف في درجة الذاتية والنرجسية التي توجد لدى كل منا والتي تعتبر مسئولة عن تشويه الحقيقة والواقع. خند على سبيل المثال تلك السيدة التي تتصل بعيادة الطبيب وتخبره بأنها تودأن تزوره في مواعيد العيادة بعد ظهر نفس اليوم الذي اتصلت به فيه، ويرد الطبيب أو الممرضة بأن كل المواعيد لهذا اليوم محجوزة ، وبامكان الطبيب أن يراها في مواعيد العيادة بعد ظهر اليوم التالي، فترد السيدة عليه قائلة «لكن يادكتور أنا أسكن بالقرب من العيادة، مجرد خمس دقائق فقط» هذا المثال يوضح لنا بجلاء أن السيدة لم تستطيع أن تفهم أن سكنها بالقرب من عيادة الطبيب لايعنى بالنسبة للطبيب نفسه أى توفير للوقت، انها لم تفكر إلا تفكيراً ذاتيا، فلأنها ستوفر وقتا لنفسها، تعتقد أنها ستوفر أيضا الوقت على الطبيب. . ومن هنا نرى أن الحقيقة الوحيدة بالنسبة لهذه السيدة هي ذاتها هي.

قد يكون التشويه الذي يصيب العلاقات الانسانية العادية تشويها بسيطاً وغير متطرف، أو قد يكون أقل وضوحاً. فنجد مشلا أن كثيراً من الآباء يهتمون بالدرجة الأولى بمعرفة ما إذا كان أطفالهم مطيعين بالفعل، أم أن هؤلاء الأطفال يريدون فقط ادخال السرور على أبائهم، وذلك بدلا من أن يهتم هؤلاء الآباء بمعرفة الخبرات التي يحصل عليها أطفالهم، وبمعرفة كيف يحصل الأطفال على تلك الخبرات بأنفسهم وبدون الرجوع إلى آبائهم. كم من الأزواج يعتقدون أن زوجاتهم ظالمات، لأن نوع ارتباط هؤلاء الأزواج بأمهاتهم أثناء طفولتهم جعلهم يفسرون كل مطلب للمرأة (الزوجة) على أنه تقييد لحرياتهم. وكم من الزوجات يعتقدن أن أزواجهن للمرأة (الزوجة) على أنه تقييد لحرياتهم. وكم من الزوجات يعتقدن أن أزواجهن ليسوا أكفاء، وتنقصهم القدرة، لا لشيء إلا لأن هؤلاء الأزواج لا يحققون

تصورات زوجاتهم الخيالية في أن يكون كلا منهم فارس الأحلام المنقذ الذي تحكى عنه الأساطير، والذي صنعنه في أخيلتهن عندما كن صغاراً.

أن نقص الموضوعية أيضاً في التعامل مع القوميات والدول الأجنبية يعتبر أكثر خطورة على البشرية، فقد ينظر أبناء شعب معين إلى شعب آخر على أن قوميته قومية غير مرغوب فيها وعلى أنها عدو لدود، بينها يرى أبناء الشعب الآخر أن قوميتهم هذه هي من أحسن وأفضل القوميات. وهنا نجد أن القاء صفة العداوة والكراهية على قومية من القوميات، انها يقاس بمعيار الآخرين، لدرجة أننا نجد أن الأعهال الجيدة التي يقوم بها العدو، لاينظر إليها إلا على أنها أعهال رديئة وغير مقبولة، ويتم تفسيرها على أن الهدف الأصلى منها هو محاولة خداع العالم، وفي نفس الوقت نجد أن الأعهال العدائية واللاإنسانية التي تقوم بها هذه الدولة نفس الوقت نجد أن الأعهال العدائية واللاإنسانية التي تقوم بها هذه الدولة (القومية) نفسها يتم تفسيرها على أنها ذات أهداف انسانية نبيلة، تهدف إلى خدمة العدالة. فإذا اختبر الانسان العلاقة بين القوميات والعلاقة بين أفراد بني الإنسان، فسيتوصل حتها إلى نتيجة صحيحة مؤداها أن الموضوعية هي الشيء الشاذ، أما الشيء المعتاد والطبيعي فهو الذاتية والنرجسية (وهذا في حد ذاته تشويه للقاعدة).

يكمن رصيد الإنسان في أن يفكر تفكيراً موضوعياً في العقل والحكمة، وفيها يكمن خلف العقل والحكمة من مشاعر الخضوع والامتثال للعقل. أن يكون الإنسان موضوعيا يعتمد على عقله وفكره، وتحكيم العقل لايتأي إلا إذا تخلص الإنسان من وهمه بأنه هو العارف وهو المتحكم الذي يملك القدرة والقوة، ذلك الوهم الذي عاشه الإنسان وخبره في مراحل طفولته الأولى.

إذا عدنا بهذا كله إلى موضوع حديثنا عن ممارسة الحب أو عن الخبرة العملية في الحب فإن هذا يعني أن الحب يرتبط ببعض الأخطاء النرجسية الذاتية ارتباطاً نسبيا. ويتطلب الحب أيضاً تنمية القدرة على الخضوع للموضوعية والتفكير العقلي السليم، ومن أجل هذا الهدف يجب أن يكافح الإنسان طول حياته. ذلك أن الخضوع لقوانين العقل والموضوعية مثلها تماماً مثل الحب قد يحدث فيهما تغييرا في بعض مجالات الحياة. اننى مثلا لا أستطيع أن أكون موضوعياً بأعلى درجة من

درجات الموضوعية بالنسبة الأسرتي، إذا لم أكن أستطيع أن أتعامل معها كأسرة أجنبية ، والعكس صحيح ، ذلك أن أسرتي لاتستطيع أن تكون موضوعية معى إلا إذا نظرت إلى على أننى شخص أجنبي عنها، ومع ذلك فانني إذا أردت أن أتعلم الحب كفن أو كعلم فإنه يتحتم على أن أبـذل مافي وسعى لأكون موضوعياً في جميع المواقف، وعلي أيضاً أن ألاحظ جميع المواقف جيداً وبـدقة وأن أكـون متيقظاً واعيـاً للمواقف التي لا أكون فيها موضوعياً. . لابد أن أحاول الاعتراف بالفرق بين صورة الـذاتية النرجسية المشوهـة عن شخص معين وبين سلوك ذلك الشخص، وبين الواقع الفعلى للشخص وسلوكه، ولابد أيضاً أن أعترف بوجود الاهتمامات المهملة، وبالظروف القاهرة وبالمخاوف والقلق. أن الشرط الضروري والفاصل لاتقان الحب يكمن في قدرة الإنسان على أن يكون موضوعياً يخضع ويمتثل لحكم العقل. وهذه القدرة لابد أن تنشر أجنحتها في جميع المجالات وعلى جميع الأشخاص الذين أقيم معهم علاقات. وإذا أراد الإنسان أن يحتفظ بموضوعيته مع الشخص الذي يجبه فقط، واعتقد أنه ليس بحاجة إلى هذه الموضوعية في علاقته مع الآخرين في هذا العالم الكبير، فأنه سيتأكد لهذا الانسان، وبمنتهى السرعة أنه سيفشل في مجال الحب وفي مجال العلاقات الانسانية جميعاً. ان القدرة على الحب ترتبط برصيد الإنسان من النضج في علاقته بالعالم، وفي علاقته بنفسه، وبقدرة الانسان على تنمية قدراته الابداعية الخلاقة. ان عملية عدم التمركز على الذات النرجسية، وعملية الميلاد وعملية النمو تتطلب توفر شرط ضروري آخر وهو شرط الاعتقاد، ذلك أن الحب عقيدة ، وفي الحب الالهي نجد أن الحب هو قمة العبادة .

ماهو الاعتقاد؟ هل من الضروري ومن المهم أن يعتقد الإنسان في الله أو أن يؤمن به؟ وهل الاعتقاد على نقيض من العقل والتفكير العقلي؟ وهل من المحتمل أن يكون هناك نتائج علمية سيئة لايمكن التدليل عليها؟

علينا في البداية أن نميز بين الاعتقاد العقلي والاعتقاد اللاعقلي . . اننا نفهم تحت ما يسمى بالاعتقاد اللاعقلي (العاطفي)، الاعتقاد في شخص ما أو الاعتقاد في فكرة ما اعتقادا يعتمد أساساً على سلطة لا أساس لها من العقل . وعلى العكس

من ذلك نجد أن الاعتقاد العقلي الفكري يعتمد على البرهان القائم على التفكير أو على الخبرة الشعورية. ولا يعتبر الاعتقاد العقلي بالدرجة الأولى اعتقاداً في شيء ما، ولكنه هو الحقيقة والتأكد القائمين على خبرات حقيقية موثوق فيها. الاعتقاد هو العلاقة المميزة للشخصية بأكملها، وليس شيئاً مرتبطاً بمضمون فكرة محددة على أنها فكرة حقيقية.

وتمتد جذور الاعتقاد العقلي والفكري في مجالات الإبداع والتفكير والقدرة التغيير وفي ايجابية الإنسان. وفي مجال التفكير العقلي – الذي يزعم البعض أنه بعيد عن الاعتقاد – نجد أن الاعتقاد الفكري العقلي يحتل أهمية خاصة ، اذ كيف يتوصل العالم على سبيل المشال إلى اكتشاف جديد؟ هل يبدأ العالم باجراء تجربة تلو الأخرى ، ويصل إلى حقيقة تلو الأخرى دون أن يكون لديه تصور مسبق عما يريد الوصول إليه؟ انه من النادر أن يوجد اكتشاف له معنى حقيقى في أى مجال من المجالات العلمية لم يكن مسبوقاً بجهد انسانى طويل وبتصورات سابقة ، ذلك أن عملية التفكير الإبداعي تبدأ غالبا في كل مجال يبذل فيه الانسان جهداً بما يمكن أن نسميه الحدس العقلي ، وهذا يعتبر بدوره نتيجة للدراسات السابقة عن طريق التفكير الناقد وعن طريق الملاحظة العلمية الموضوعية .

ان قصة العلم مليئة بالأمثلة عن الاعتقاد في العقل والتعقل وفي الحدس العقلى. لقد آمن علماء الشرق والغرب ايماناً عميقاً بحكمة العقل، وقد أدى هذا الإيمان العقلي إلى وقوع الكثيرين منهم تحت طائلة العذاب دفاعاً عن معتقداتهم. ومن هنا نجد أن الاعتقاد يعتبر عاملا ضروريا في كل خطوة من خطوات البحث العلمي، ابتداء من المفهوم النظري أو الفروض ثم الملاحظة العلمية الواعية وإجراء التجارب وصياغة النظرية أو القانون العلمي. إن الإيمان بالملاحظة على أنها الطريق العقلى الهام نحو الوصول للهدف مثله تماما مثل الاعتقاد في الفروض وفي النظرية، تمتد جذوره في خبرة الإنسان الخاصة وفي تأكده من قوة طاقته الفكرية، وفي مدى قدرته على الملاحظة وعلى الحكم.

وبينها نجد أن الاعتقاد اللاعقلي ماهو إلا ميل فقط نحو اعتبار شيء ما على

أنه حقيقة ، لا لشىء إلا لأن شخصيته ذات قوة وسلطان تسانده ، أو لأن الغالية العظمي من الناس يعتقدون ذلك ، فإننا نجد أن الاعتقاد العقلي لايأي إلا عن طريق التأكد والاقتناع الحر الذي يعتمد على الابداع الذاتي وعلى الملاحظة وعلى التفكير الناقد ، حتى لو تناقض مع فكرة العامة أو الغالبية من الناس . ان تفكيرنا وأحكامنا ليست هي المجال الوحيد الذي يمر فيه الإنسان بخبرة التعبير عن الاعتقاد أو الإيهان الفكرى العقلي . وفي ميدان العلاقات الإنسانية نجد أن الاعتقاد والثقة يعتبران صفة ضرورية للصداقة الحقيقية أو للحب .

إن الاعتقاد في شخص ما ، يعنى الاعتقاد في أمانته وفي ثباته على مبادئه وفي عدم تلونه ، وأن هذه الصفات هي جوهر شخصيته ، وهي كذلك جوهر حبه . اننى لا أعنى بهذا أن الانسان الذي أعتقد فيه وأثق فيه ، انها هو إنسان جامد لايتغير ، وغير مسموح له بتغيير آرائه ، ولكنى أعنى أن دوافعه الأساسية تبقى هي نفسها دائها بالدرجة التي تجعل احترامه للحياة على سبيل المثال وتقديره لمكانة الانسان ، جزءًا من ذاته ، وهذه الرؤية للحياة وللآخرين من بنى البشر لا تخضع للتغيرات العشوائية الطارئة .

وبنفس المعنى فاننا نؤمن بأنفسنا. . اننا وجود لذات، ولجوهر، لشخصيتنا ، وهذا الوجود لايتغير طول حياتنا بالرغم من تغير الظروف المحيطة بنا كبشر، والتي تؤدى بالضرورة إلى تغيير في المشاعر والى تغيير المواقف الإنسانية ، أو تغيير وجهات النظر. وهذا الجوهر هو ما يكمن خلف لفظة (أنا) أو الـذات ، كها أننا نعتمد على هذا الجوهر الأصيل في التأكد من هويتنا الخاصة . فإذا كنا لا نؤمن بأنفسنا ، فإن شعورنا بالـذاتية وبالتميز سيدخل في مرحلة الخطر، ولن نستطيع أن نستقل بذواتنا عن الآخرين ، بل سنكون تابعين لغيرنا ، حيث يستطيع الآخرون التحكم في ذواتنا ، كها أن كل خبراتنا ستكون مرهونة بموافقة هؤلاء الآخرين عليها . والإنسان الذي يؤمن بنفسه هو فقط الإنسان الذي يمتلك القدرة في ذاته على أن يكون أمينا مع الآخرين ، وذلك لأنه وحده يستطيع أن يشعر بالطمأنينة وبأنه سيكون هكذا أيضاً في المستقبل ، ولن يتغير عها هو عليه اليوم ، وأنه في فترة لاحقة سيكون في أيضاً في المستقبل ، ولن يتغير عها هو عليه اليوم ، وأنه في فترة لاحقة سيكون في

وضع يمكنه من أن يشعر وأن يتعامل مع الناس بالطريقة التى وعد بها دون خوف من أن يحنث في وعده. ان اعتقاد الانسان في ذاته وإيهانه بنفسه هو شرط ضرورى لقدرة الإنسان على أن يعطى عهداً ووعداً، وإذا كان الانسان كها يقول نيتشه Nietzsche هو الكائن الذي يستطيع أن يَعِد، فان اعتقاد الانسان وإيهانه انها هو شرط ضرورى للوجود الإنسانى. إن مايميز الحب هو أنه اعتقاد الإنسان وإيهانه بحب ذاته، وإيهانه بقدرة حبه على أن يثير حب الآخرين له، كها أنه اعتقاد في أمانة الحب وهو أحد المبادىء الأساسية التي يقوم عليها الحب.

ومن المظاهر الأخرى للاعتقاد في الآخرين، ذلك المظهر الذي يتجلى في اعتقادنا في الامكانات والفرص المتاحة للآخرين. وأبسط أشكال هذا الاعتقاد نجده في اعتقاد الأم في إمكانية النمو المتاحة لطفلها الوليد، في أن يحيا ويعيش، وفي أن ينمو وفي أن يمشى ويتحرك وفي أن يتحدث. قد يتصور البعض أنه بالنسبة لمجال النمو الذي يتم بطريقة منتظمة خطوة تلو الخطوة، أن هذه العملية ليست في حاجة منا إلى الاعتقاد في النمو المتوقع، ولكنهم يتجاهلون من ناحية أخرى أنه ليس هناك وضوح كامل فيها إذا كان الطفل سينمو أم لا، وكذلك في مدى الاحتمالات المتاحة للطفل في أن يجب وفي أن يكون انسانا سعيداً، وفي قدرته على النمو الفعلي، وفي امكانياته المختلفة مثل المواهب الفنية أو المواهب الفكرية المتاحة. إن كل جوانب النمو هذه إن هي إلا النبات الذي ينمو ويؤتى ثهاره إذا أتيحت له الشروط المناسبة للنمو، وفي نفس الوقت فإن عدم توفر هذه الشروط يؤدي إلى إفساد النمو وتضييع المعالم.

ومن أهم الشروط المطلوبة لتحقيق النمو السليم هو أن الإنسان الذي يلعب دوراً هاماً في حياة الطفل يعتقد أساساً في كل هذه الإمكانيات والاحتهالات. ووجود هذا الاعتقاد هو الذي يوضح لنا الفروق بين التربية (التنمية) وبين اطلاق المسميات والصفات (العفوية). فالتربية هي عملية تتفق تماماً مع واجب مساعدة الطفل على تحقيق الاستفادة من جميع الفرص والامكانات المتاحة له. والعفوية هي على النقيض من التربية، ذلك أن عملية اطلاق الأسهاء أو الصفات تقوم على

نقص الثقة والاعتقاد في امكانيات الطفل المتاحة وفي نموه الذاتي الذي يعتمد على الاقتناع بأنه بامكان الطفل فقط أن يكون انسانا منظماً عندما يقوم الكبار بغرس مايرون أنه ضروري فيه. اننا لسنا بحاجة إلى الاعتقاد في الانسان الآلي لأنه انسان ليس فيه حياة. . إنه آله لاتستطيع أن تحقق ذاته.

يصل الاعتقاد في الآخرين إلى أعلى درجاته في الاعتقاد في الإنسان بصفة عامة . وهذا النوع من الاعتقاد يعبر عنه في المجتمع الغربي وفي الفكر المسيحي وفي الفكر الميودي ، ويتضح هذا جلياً في لغة الفكر في المجتمعات الغربية فيها يسمى بالاتجاه الانساني ، وفي الأفكار السياسية والاجتهاعية التي ظهرت خلال القرن الماضي ، كها نجده أيضا في الفكر الإسلامي الذي ينادي بانسانية الإنسان منذ ظهور الإسلام .

وكها هو الاعتقاد في نمو الطفل، يقوم الاعتقاد في الإنسان على أساس التصور القائل بأن الامكانات المتاحة للإنسان، إن هي إلا امكانات تتيح للإنسان بالدرجة الأولى أن يحقق ذاته إذا ما توفرت له شروط معينة ومناسبة، وهذه الشروط هي شروط المساواة والعدالة والحب التي يقوم عليهانظام المجتمع. ولم يصل الإنسان حتى الآن إلى اقامة هذا النظام، ولذلك فانه من المطلوب أن يثبت الانسان أنه قادر على ذلك، أي أنه قادر على تحقيق ما يعتقد. ولكن كها هو الحال في كل عقيدة عقلية ذلك، أي أنه قذا ليس مجرد رغبة عقلية أو مجرد أمنية. . انه أكثر من ذلك لأنه يعتمد على حقيقة النمو الذي وصل إليه الانسان الآن، وكذلك على كل الامكانات الكامنة في كل فرد منا وعلى الامكانات الذاتية الشخصية لكل من العقل والحب.

وبينها تنمو العقيدة اللاعقلية (الانفعالية) تحت ظروف الضغط والتسلط بحيث يعتقد الإنسان أنه امتلك بذلك اليد العليا والقوة الغالبة والمعرفة الكاملة بكل شيء، نجد أننا نؤمن بفكرة عقلية معينة لأنها ناتجة عن ملاحظاتنا الخاصة وعن فكرنا الخاص. اننا نؤمن بالامكانيات المتاحة لنا وكذلك بالامكانيات المتاحة لغيرنا وبالامكانيات المتاحة للانسانية جمعاء، بالدرجة التي تجعلنا نشعر ونخبر واقع وعينا ونضجنا. ان انتاجنا الفكرى الخاص هو الأساس الذي يقوم عليه الإيهان العقلي. فعندما نؤمن بالحياة نؤمن أيضا بايجابية الانسان وقدرته على الإبداع

ويترتب على ذلك أن يكون الايهان بالسلطة وبالقوة، انها يعنى الايهان بالسيطرة وبالتحكم في الآخرين، وهذا يتناقض تماماً مع استخدام القوة، فالايهان بالدول الكبرى الموجودة فعلا لا لشيء إلا لأنها واقع موجود يتفق تماما مع عدم الايهان وعدم الثقة في احتمال ظهور أى شيء جديد لم ير النور بعد. انه نوع من التنبؤ بالمستقبل الذي يعتمد على الوضع الثابت الذي لايتغير في الوقت الحاضر. وهذا يوضح لنا أن هذه الأسس في منتهى الخطأ لأنها تتجاهل امكانات نمو الوعي يملكها، كها توجد الرغبة عند من يملك القوة وإنها يوجد الخضوع لها أو الانحياز إلى من يملكها، كها توجد الرغبة عند من يملك القوة في أن يظل مالكا لها أبد الدهر وبينها يبدو أن القوة تبدو للكثيرين وكأنها هي أكثر الأشياء حقيقة، يبرهن التاريخ على يبدو أن القوة مي أكثر المكاسب الانسانية التي لايمكن الوثوق بها والتي لايبقى لها أن كل النظم السياسية والدينية التي تم التوصل إليها عن طريق الاعتقاد الفكرى فقط، قد تحولت إلى نظم مرتشية وفقدت أخيراً قوتها الداخلية عندما اعتمدت فقط على السلطة والقوة وكذلك عندما ارتبطت بهذه السلطة والقوة.

أن يكون الإنسان مؤمنا أو ذا عقيدة يوجب عليه أن تكون لديه الشجاعة والقدرة والاستعداد للمغامرة والقدرة عليها، والقدرة علي تحمل الألم وعلي تحمل الفشل. أما من يريد أن يقيم حياته على أساس الأمن الكامل والرعاية الذّان يعتمدان على أسس بدائية، فانه لايمكن أن تكون لدية عقيدة أو ايهان. والانسان الذي تخلو حياته من الحد الأدني من وسائل الأمان، يتحول إلى شخص سجين (سجين للخوف حتى ولو على أبسط المستويات). وتختلف هذه الشجاعة كثيراً عن الشجاعة التي يمكن أن نسميها بالشجاعة الكاذبة (ادعاء الشجاعة) فالشجاعة الكاذبة قد تدفع الإنسان لإن يضحى بحياته (ينتحر) لا لشيء إلا لأنه غير قادر على الحب. أما استعداد الإنسان للتضحية بنفسه من أجل عقيدة أو من أجل من يحب فانه يعتبر شجاعة تختلف عن تلك الحالة التي ينتحر فيها الإنسان أو يضحى بحياته لأنه لم يعد يجد لها أي معنى.

وهنا نتساءل عما إذا كان بامكان الانسان أن يتعلم الايمان ويتعلم الشجاعة ونجيب على التساؤل بأنه بالفعل بامكان الإنسان أن يتعلم الإيمان، وبامكانه أن يتدرب في كل لحظة على الإيمان. انه في حاجة فقط إلى أن يجيل بصره في كل ماحوله محاولا إدراك سر الحياة، يفكر في كل المخلوقات، ولادة طفل. ونمو هذا الطفل. نبت نبات. ونهاؤه. وبتكرار هذا التأمل والتدبر سيصل الإنسان إلى عقيدة وإلى ايمان. ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآياتِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَاخْتلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآياتِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَاخْتلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآياتِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَاخْتلافِ اللَّهُ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَاخْتلافِ النَّارِ ﴾

[أل عمران: ١٩٠، ١٩٠]

وإذا أصبح الإنسان مؤمنا فإنه يبدأ في الشعور بالأمن والطمأنينة، وفي نفس الوقت يتحرر من الخوف. إن الانسان بحاجة إلى العقيدة وإلى الإيهان حتى يكون أبا ناجحاً وأماً ناجحة ، انه في حاجة إلى الاعتقاد وإلى الإيهان حتى يستطيع أن ينام في هدوء وبلا خوف وبلا ضجر، انه في حاجة إلى الاعتقاد والإيهان حتى يتمكن من البدء في عمل ما. وللحقيقة فاننا قد تعودنا على الاعتقاد وعلى الايهان. فالإنسان اللذي ليس له عقيدة وليس لديه ايهان، انسان يعاني من القلق الزائد على نفسه وعلى طفله وعلى كل شيء، قلق يؤرق نومه ويشعره بالعجز، ثم قلق من العجز، أي الخوف من انعدام قدرته على أداء عمل ما واتقانه والابداع فيه، أو الخوف والقلق من أن يشك الآخرون في مقدرته وفي شجاعته. وفي حالة القلق هذه الإستطيع الإنسان أن يكون في وضع يسمح له بالتخطيط طويل المدى.

ان تمسك انسان ما برأيه وبحكمه الخاص (في حالة ما إذا كان هذا الرأى أو الحكم صحيحاً)، في مواجهة حكم أو رأى شائع لدى عامة الناس (ولكنه خاطىء) انها هو من قبيل الشجاعة. أما التمسك بحكم أو برأى خاطىء، رغم الحقائق التي توضح خطأ هذا الحكم، فإنها يدل على الجمود وعدم القدرة على الرؤية الصحيحة. أن صمود الإنسان في مواجهة عقبات ومصاعب الحياة التي تتحداه، والتي تؤدى إلى شعور ذلك الإنسان بالقوة، اذا تمكن من التغلب على

تلك العقبات، يتطلب منه الشجاعة والإيهان. أن يكون الانسان مؤمنا وشجاعاً فهذه عملية يبدأ الانسان في تعلمها في فترة مبكرة من حياته. فالانسان يبدأ من الأشياء الصغيرة في الحياة اليومية. والخطوة الأولى في هذا الصدد تكمن في معرفة الإنسان أين ومتى يفقد الإنسان ايهانه وشجاعته؟ وأين ومتى يستطيع الإنسان أن يدرك ماذا يمكن أن يترتب على فقدان الإيهان وفقدان الشجاعة؟ وذلك عندما يبدأ الإنسان في الاعتباد على العقل فقط، وفي معرفة أين ومتى يكون الإنسان مستسلما متواكلا في تعامله مع الآخرين؟ وما هو نوع التعقل الذي يأمن إليه الإنسان؟ والأهم من ذلك هو معرفة أن كل خداع للنفس يبؤدي إلى اضعاف الشخص، وأن الضعف المتزايد سيؤدى إلى خدعة جديدة للنفس، وإلى عدم القدرة على مواجهة الحقيقة. وهكذا يزداد عمق هذا الاتجاه حتى يصل الإنسان إلى مرحلة من عدم الإيمان تقوده إلى حلقة مفرغة. وعندئذ سيعرف الإنسان أنه أثناء خوفه الواعي من ألا يكون محبوبا من الآخرين، كان يخاف بطريقة لاشعورية من الحب. ان حب انسان لآخر يعنى أن يعطى الإنسان نفسه لـلآخر دون أن يحصل على أي ضهان بحب ذلك الآخر له، ولكنه يـؤمن في قرارة نفسـه بأن حبه هـو للشخص المحبوب سيثير حب ذلك الشخص له، ذلك أن الحب هم الصورة العملية التطبيقية للإيهان، ومن كان ايهانه ضعيفاً، لن يكون حبه على أية درجة من القوة.

إن الأساس الذي يقوم عليه التدريب أو تعلم الحب هو ايجابية المتعلم. ولقد قلنا قبل ذلك أن الفعالية والنشاط هنا ليس معناها القيام بعمل أى شيء، ولكن معناها استخدام النشاط الداخلي والخلاق والطاقة الإنسانية الخاصة، وما الحب الا نشاط، فعندما أحب فانني أكون انساناً نشيطاً وفعالاً بالنسبة للشخص الذي أحبه، ولكن هذا لايعني أن أحصر كل طاقتي ونشاطي على هذا الشخص فقط، وانها أتجه بنشاطي إلى الانفتاح على كل العالم. أما اذا كنت شخصاً عاجزا عن الحب، أي أنني أقوم فقط بأداء دور، فإن هذا يعني أنني أفتقد الوعي واليقظة المستمرة وينقصني الانفتاح والوضوح وفي نفس الوقت تنقصني الفعالية والايجابية والنشاط، وهنا يعتبر النوم هو الموقف الوحيد الذي يتناسب مع عدم الفعالية

والنشاط. ويجد المتأمل أن هناك الكثير من التناقضات لدى معظم الناس، أولئك الذين يدعون اليقظة وهم أنصاف نيام، انهم أيضا أنصاف أيقاظ عندما يرغبون في النوم. أما اليقظة التامة فانها تعنى ألا يصيبك الملل وألا يصيب الآخرين الملل منك. وعدم ملل الانسان وعدم ملل الآخرين منه هو الشرط الأساسى للحب. أن يكون الانسان يقظاً في تفكيره وفي مشاعره، في سمعه وفي بصره، انساناً مدركا ومتفتحاً، ذلك هو الشرط الضروري لتعلم الحب ولمارسة الحب. انه أيضا من الوهم أن يعتقد الإنسان أنه يستطيع أن يقيم حياته بحيث يكون مبدعا في ميدان الحب وغير مبدع في المجالات الأخرى. ذلك أن جوهر الابتكار والإبداع لايخضع الحب وغير من أنواع تقسيم العمل. وتتطلب القدرة على الحب وعيا ويقظة وحيوية فعالة، وهذه يستطيع الإنسان أن يمتلكها فقط من خلال النشاط المبدع وفي بحالات الحياة المخترى، فإنه بحالات الحياة المخترى، فإنه بيستطيع أن يبدع أيضاً في الحب.

كما سبق أن وضحنا نجد أن حب شخص معين (الشخص المحبوب) وكذلك حب الآخرين لا ينفصلان عن بعضها. وهذا يعنى أن القدرة على الحب ليست قدرة مرتبطة فقط بالعوامل الفردية الخاصة، ولكنها ترتبط أصلا بالعلاقات الانسانية المتشابكة والتي توجد في مجتمع ما، وهذا يعني مرة أخرى أنها ترتبط بالبناء الاجتماعي الكامل والعام وبنمط الحياة العملية في أى مجتمع من المجتمعات.

لقد أصبح حب الآخرين في المجتمع الحديث شيئاً نادراً، اذ كيف يمكن أن يكون الحال غير ذلك في مجتمع بدأت تسود فيه الأنانية والتنافس؟ لقد أصبح ارتباطنا بغيرنا من الناس في المجتمع الذي نعيش فيه ارتباطا نادراً تحكمه المادة، وهذا ما يجعل الحب بين الناس حبا يقوم أساسا ويعتمد على أسلوب المجاملة. وتعنى المجاملة في أسلوب التبادل التجاري وفي سلوك تقديم الخدمات عدم الغش والخداع وعدم النصب والاحتيال، وينطبق هذا نفسه في مجال تبادل المشاعر اسأعطيك بمثل ما تعطيني، فما ينطبق على البضائع ينطبق على الحب. وبامكاننا

أن نقول بأن نمو سلوك المجاملة الأخلاقية يعتبر النتاج المميز للمجتمع الذي بدأت تطغى عليه المادية بصفة عامة .

تكمن الأسس التي تقوم عليها الحقيقة السابقة في جوهر بناء المجتمع المادي. ففي المجتمعات البسيطة التي لم تطغ عليها حياة المادة والصناعة، كان مايحدد تبادل السلع هو الضرورة الملحة لتقاليد المجتمع، أو الارتباط الشخصي بانسان آخر عن طريق الحب أو الصداقة. أما المجتمعات العصرية المادية فإنها تقيم تبادل السلع على أساس حالة السوق (العرض والطلب) وهذا هو العامل الأساسي الذي يقوم عليه التبادل التجاري. وسواء كنا بصدد الحديث عن سوق البضائع أو عن سوق العمالية، أو سوق الخدمات، فإن كل تبادل أو مقايضة تتم على أساس مقايضة كل انسان بها يملك للحصول على مايحتاج، وعليه أن يخضع لقانون السوق بلا نصب وبلا احتيال.

لقد أصبح من السهل أن يحدث خلط بين المجاملة الأخلاقية وبين المعيار الذي يقول «قد لا يعجبك مايقدم إليك، ومع ذلك عليك أن ترضى بها يقدم لك». ويمكن تفسير أسلوب المجاملة كذلك بطريقة «كن مهذبا في تعاملك مع الآخرين» وفي الحقيقة فإن هذه العبارة توجد أصلا في الكتب الدينية، ففي الانجيل تقول العبارة «حب الآخرين» وفي القرآن ﴿وجادهم بالتي هي أحسن﴾. وفي الحقيقة فإن هناك اختلافا كبيرا بين خلق المجاملة المطلوب في الوقت الحاضر وبين عبارات الحث على حب الناس في الرسالات السهاوية سواء اليهورية أو وبين عبارات الحث على حب الناس من الناحية الدينية، أن يشعر كل فرد في المجتمع بأنه مسئول عن الآخرين «كلكم راع وكلكم مسئول عن يشعر كل فرد في المجتمع بأنه مسئول عن الآخرين «كلكم راع وكلكم مسئول عن بأنه وحدة واحدة مع أبناء قومه. أما خلق المجاملة فانه على العكس من ذلك بأنه وحدة واحدة مع أبناء قومه. أما خلق المجاملة فانه على العكس من ذلك للآخرين، وهو أن تخدمهم، وليس أن تحبهم. انها ليست صدفة أن يتشر الشرح المحديد للإنجيل والدي يفسر حب الآخرين على أنه ماهو إلا خلق مجاملة المحديد للإنجيل والدي يفسر حب الآخرين على أنه ماهو إلا خلق عاملة المحديد للإنجيل والدي يفسر حب الآخرين على أنه ماهو إلا خلق عاملة المحديد للإنجيل والدي يفسر حب الآخرين على أنه ماهو إلا خلق عاملة المحديد للإنجيل والدي يفسر حب الآخرين على أنه ماهو إلا خلق عاملة المحديد للإنجيل والدي يفسر حب الآخرين على أنه ماهو إلا خلق عاملة المحديد للإنجيل والدي يفسر حب الآخرين على أنه ماهو إلا خلق عاملة المحديد للإنجيل والدي يفسر حب الآخرين على أنه ماهو إلا خلق عاملة المحديد للإنجيل والدي يفسر حب الآخرين على أنه ماهو إلا خلق عاملة المحديد للإنجيد للإنجيد والمحديد المحديد المحديد

الآخرين. ان فهم الحب يجب أن يبدأ بمعرفة الفرق بين المجاملة والحب.

وفي هذه المرحلة يطرح نفسه علينا سؤال هام: إذا كانت كل المؤسسات الاقتصادية والاجتهاعية في المجتمع تقوم على أساس أن كل فرد في المجتمع يفكر فقط في ذاته وفيها سيعود عليه هو شخصياً، إذا كانت هذه المؤسسات محكومة أساساً بمبدأ الذاتية والأنانية، والذي لايحد منه مايسمى بخلق المجاملة، فكيف يستطيع الإنسان أن يحيا في ظل هذه الظروف، وكيف يستطيع أن يحب أو أن يتعلم الحب؟ ألا يعنى هذا أن نتنازل عن الاهتهامات العالمية، وأن نحصر حياتنا في نطاق محدد؟

هناك من يتبنون وجهة النظر القائلة بأن الحب والحياة في مجتمعنا المعاصر هما على النقيض تماماً من بعضها بالدرجة التي تجعل الحديث اليوم عن الحب هو مشاركة في التضليل والخداع العام. انهم يعتقدون أن الشهداء والمجانين فقط هم الذين يقدرون على الحب في هذا العالم، ولذلك فإن الحديث عن الحب أو مناقشته ليس أكثر من نوع من الوعط الذي ليس له معنى. اننا نحترم مثل هذا الموقف بالرغم من أنه غالبا ما يكون عملية تعقيل للسخرية من الذات ومن نقص القدرة على الحب. لقد انتهت الراديكالية إلى خلق بلا معنى وبلا قيمة.

انني أعرف تماما أن الاجابة بوجود التناقض المطلق بين الحب وبين الحياة العادية لايمكن أن يكون اجابة صحيحة إلا بالمفهوم التجريدي. ان المبدأ الذي يقوم عليه المجتمع المادي ومبدأ الحب هما في الحقيقة مبدآن متناقضان. ولكن المجتمع الحديث ينظر إلى هذين المبدأين على أنها ظاهرة معقدة. فالبائع الذي يبيع بضاعة ليس لها فائدة على سبيل المثال، لن تصل به تجارته هذه إلى أى نجاح اقتصادى، إذا لم يعتمد على الكذب والخداع والتضليل. في حين أننا نجد أن العامل اليدوى أو الكيميائي أو الفزيقي على العكس من ذلك، انهم يستطيعون أن يكونوا مهرة في مهنهم، وأن يظلوا صادقين وليسوا في حاجة إلى تضليل أو خداع. وبنفس الصورة نجد أنه بامكان كل الناس أن يجاولوا تعلم الحب، دون ما داع إلى التخلى عن مهنهم التي يقومون بها. حتى لو اعترف الإنسان بأن مبدأ الحب

يتناقض مع مبدأ المادية في المجتمع، فإن على الإنسان أن يعترف بأن الاتجاه المادى يحمل في طياته تناقضاته، كما أنه يحمل في ثناياه بناء مهتزاً وليس مستقراً، وهذا يترك مجالا للحرية الشخصية للإنسان، وعدم الزامه بأن يكون صورة طبق الأصل من الآخرين. انها حجة خطيرة تلك التي يرددها الفكر الراديكالي وكذلك الإنسان العادي بأن مشكلة وجوده تكمن في الزمان والمكان، وبالتالي فإن انحراف المجتمع الحالي سيكون مجرد عامل واحد من السهل تحديده.

انني لا أريد بهذا أن أثير انطباعاً بأنه بامكاننا أن نتوقع بأن نظام مجتمعنا الحالي يمكن أن يستمر إلى الأبد، ومع ذلك فبامكاننا أن نتوقع أن يتحقق حب الناس أو حب الآخرين في هذا المجتمع. لقد أصبح الإنسان القادر على الحب في المجتمع الحديث، انسانا شاذا ، فقد أصبح الحب في المجتمع الغربي المعاصر الذي ينسج الكثيرون في مجتمعنا على منواله عبارة عن ظاهرة نادرة ، ليس لأن الكثير من الأعمال التي يهارسها الإنسان حالياً لاتسمح له بالحب، ولكن لأنه يعيش في مجتمع هدفه الأسمى هو الانتاج والاستهلاك. والانسان الـوحيد الذي يستطيع أن يحمى نفسه، هو الإنسان الذي لايكون صورة مكررة من الآخرين. الإنسان الذي يرى أن الحب هو الاجابة الحقيقية والجادة على مشكلة الوجود الانساني، يجب عليه أن يصل إلى النتيجة التي تقول بأن البناء الاجتماعي في مجتمعنا في حاجة إلى تغييرات عامة، إذا أردنا للحب أن يكون هو الظاهرة الاجتماعية السائدة، وليس مجرد ظاهرة فردية. ومن الممكن أن نجد في هذا الكتاب بعض الاشارات للاتجاه الذي يجب أن تتم هذه التغيرات في اطاره. وقد بدأ مجتمعنا الآن في التحول إلى مجتمع بيروقراطي صناعي، وأصبح يخضع للادارة المهنية، وقد أصبح الإنسان في هذا المجتمع خاضعاً للتأثير الجمعي (العقل الجمعي) الذي يهدف إلى زيادة الانتاج وزيادة الاستهلاك على أساس أنه هدف في ذاته ، كما أن جميع الأنشطة في هذا المجتمع قد أصبحت أنشطة ذات طابع اقتصادي، وإن تفاوتت في درجاتها، لقد أصبحت المادة هي الهدف. أصبح الانسان قريب الشبه بالآلة، يلبس جيداً ولكنه إنسان ليس لديه اهتهامات حقيقية أو عميقة نحو تنمية عميزاته وصفاته وواجباته الانسانية

الخاصة. أما إذا كان الإنسان قادراً على الحب فإن هدفه الأساسي سيكون هو تحقيق ذاته وتنمية نفسه، وسيكون بامكانه أن يسخر كل الآلات لخدمته بدلا من أن يكون هو المسخر لخدمة تلك الآلات. الإنسان القادر على الحب، انسان بامكانه أن يشترك وأن يمر بخبرات الآخرين، وبامكانه أن يشترك في الأعمال التي يقومون بها، وليس فقط المشاركة في الأرباح والمكاسب، وعلى المجتمع أن يكون منظماً حتى لا تنفصل الطبيعة الإنسانية الاجتماعية المحبة عن الوجود الاجتماعي، اذ من الضروري أن تتحد معه حتى لا يغترب الإنسان حتى عن طاقته الخاصة، ويغترب عن ذاته لتضييع منه ذاته في خضم الاجهزة والآلات والمعدات الحديثة وفي الانتاج وفي الاستهلاك. ففي المجتمع الذي تتوافر فيه المكانية تحقيق الذات الإنسانية كاملة لكل فرد، تتحقق فيه أيضاً ذواتُ كل أفراد المجتمع، وتكمن هذه الإمكانية أساساً في الحب. . حب المجتمع الذي تتوفر فيه هذه الامكانيات.

#### خاتمسة

إذا كان الحب بالفعل - كها حاولت أن أوضح ذلك - هو الإجابة الوحيدة المُرضية والمقنعة على مشكلة الوجود الإنساني، فإن على كل مجتمع نأى عن الحب وعن تنميته بين أبنائه، أن يراجع نفسه وأن يصلح من موقفه بها يتفق مع الأسس الضرورية التي تقوم عليها الطبيعة الإنسانية. أننا عندما نتحدث عن الحب فإننا لسنا بحاجة إلى القيام بالقاء الخطب والمواعظ التي تقوم على أبسط الأسس، ذلك أن الحديث عن الحب انها هو حديث ينبعث عن الرغبة الإنسانية العميقة والحقيقية والتي توجد في نفس كل انسان. وإذا كان هذا المطلب الإنساني في الحب قد اضطر إلى الانسحاب والتراجع، فإن هذا لايعني أن هذا المطلب لم يعد موجوداً ذلك أن تحليل جوهر الحب يوضح لنا أن الحب قد أصبح نادراً في الوقت الحاضر، ولكنه يعنى أيضاً توجيه النقد إلى الشروط الاجتماعية المستولة عن ذلك. ان الاعتقاد يعنى أيضاً توجود الامكانية المتاحة للحب في أن يكون ظاهرة انسانية عامة وليس مجرد ظاهرة فردية خاصة ، انها هو ايهان عقلي يقوم على نظرة عميقة في جوهر الإنسان.

﴿ وَمِنْ آَيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ آَلَ ﴾ [الروم: ٢١]

صدق الله العظيم

=

#### المراجع العربية

القرآن الكريم جمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف - المدينة المنورة أبو الأعلى المودودي مبادىء الإسلام، الاتحاد الإسلامي العالمي للمنظمات الطلابية، الكويت ١٩٧٧م.

أبو الأعلى المودودي نظام الحياة في الإسلام، الاتحاد الإسلامي العالمي للمنظات الطلابية ، الكويت ١٩٧٧م.

أبو الحسن الندوي ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين، الاتحاد الإسلامي العالمي للمنظمات الطلابية ، الكويت ١٩٧٨م .

أحمد الفوزان أضواء على العقيدة الدرزية ١٩٧٩م. أحمد بهجت الله في العقيدة الإسلامية. المختار الإسلامي، القاهرة

١٩٧٩م.

أنبياء الله . دار الشروق ، القاهرة ١٩٧٩م . أنبياء الله . دار الشروق ، القاهرة ١٩٧٩م . أحمد زكى صالح نظريات التعلم . مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ١٩٧١م .

جون كلوفر مونسما الله يتجلّى في عصر العلم. ترجمة الدمرداش سرحان ومراجعة محمد جمال الدين الفندى، مؤسسة الحلبي وشركاه، القاهرة ١٩٧٩م.

حسين مخلوف منهاج قويم لتربية الشباب المسلم. المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، القاهرة ١٩٧٣م.

رينهارد تاوش، الصحة النفسية لـدى التـلاميذ. تـرجمة على سليان ، وأنا – مارى تاوش الكتاب السنوي في التربية وعلم النفس، ١٩٧٨م . سيجموند فرويد ثلاث مقـالات في نظرية الجنسية . ترجمة سامى محمود

على ومراجعة مصطفى زياور، دار المعارف ، القاهرة ١٩٦٣ م.

#### تابع - المراجع العربية

سيجموند فرويد تفسير الأحلام. ترجمة مصطفى صفوان ومراجعة مصطفى زيور دار المعارف ، القاهرة.

سيجموند فرويد الموجز في التحليل النفسي. ترجمة سمامي محمود علي، وعبدالسلام القفاش، ومراجعة مصطفى زيور، دار المعارف بمصر ١٩٦٢م.

سيجموند فرويد محاضرات تمهيدية جديدة في التحليل النفسى. ترجمة أحمد عزت راجح ومراجعة محمد فتحي، مكتبة مصر القاهرة.

عبدالكريم زيدان الفرد والدولة في الشريعة الإسلامية. الاتحاد الإسلامي العالمي لعالمي للمنظمات الطلابية، الكويت ١٩٧٨م.

عبدالمجيد الزنداني طريق الإيان. المكتب الإسلامي.

على سليمان عقول المستقبل ، الصفحات الذهبية ، الرياض ١٤٢٠هـ

على سليمان مقدمة في البرامج التربوية للموهوبين والمتفوقين عقلياً ، الصفحات الذهبية ، الرياض ١٤٢٠هـ .

على سليمان سيكلوجية النمو والنمو النفسي ، مكتبة عين شمس ، القاهرة ١٩٩٤م على سليمان سيكلوجية التعلم والتعليم –مكتبة عين شمس – القاهره ١٩٩٤م

محمد أبو السعود خطوط رئيسية في الاقتصاد الإسلامي. الاتحاد الإسلامي العالمي للمنظات الطلابية ، الكويت ١٩٧٨م.

محمد بن عبدالوهاب كتاب التوحيد الذي هو حق لله على العباد. الاتحاد الإسلامي العالمي للمنظمات الطلابية، الكويت ١٩٧٨م

محمد جمال رسالة العلم والإيهان. مطابع الأهرام التجارية القاهرة ١٩٧٤م. الدين الفندى

محمد حسين هيكل حياة محمد. دار المعارف ، القاهرة ١٩٧٩م.

محمد عيد الشافعي المنهج الصوفي في الفقه الإسلامي . مطابع الأهرام التجارية ، القاهرة ١٩٧٥م .

### المراجع الأجنبية

Arnold, w. Angewandte Psychologie. Kohlhammer,

Stuttgart 1970.

Babel, I. The Collected Stories, Citerion Book, New

york 1955.

Bonner, K.H. Nichtaurtoritare Erziehung. Goldmann Verlag,

Munichen.

Cohen. H. Relligion der Vernunft. Frankfurt/Main

1929.

Eckert, M. Deutsche Predigten und Traktate, Minchen

1955

Eibesfeldt, I. Liebe und Haß. Riper Co. Ver-

lag Munchen 1970

Ellis, A. Die rational-emotive Therapie. Das Innere

Selbstgesprach bei Seelischen Problemen

und seine Veranderung, Pfeifer, Munchen

1977.

Ferenczi, S, The Leaven of Love. Harper & Brothers

1954.

Freud, A. Das Ich und die Abwehrmechanissmen.

Kindler, Munchen 1970.

Freud, S. Massenpsychologie und Ich-Analyse- Die

Zukunft einer Illusion, Fischer, Frankfurt/

Main 1974.

Freud, S. Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. Fis-

cher Frankfurt/Main 1976.

Freud, S. Totem und Tabu, Fischer, Frankfurt/Main

1976.

## تابع - المراجع الأجنبية

Freud, S. Vorlesungen zur Einfuhrung in die Psycho-

analyse. Fischer, Frankfurt/Main 1977.

Freud, S. Abriß oder Psychoanalyse und das Un-

behagen in der Kultur. Frankfurt/ Main

1935.

Freud, S. Gesammelte Werke Band X. London 1946

Formm, E. Der heutige Mensch und seine Zukunft,

Frankfurt/Main 1960.

Formm, E. Die Kunst des Liebens. Ullstein Frankfurt/

Main 1979

Formm, E. Wege aus einer Kranken Gesellschaft. Ull-

stein, Frankfurt/Main 1981.

Formm, E. Die Furcht vor der Freiheit. Zurich 1945.

Formm, E. Psychoanalyse und Ethik, Zurich 1954.

Hartmann, H. Psychologische Diagnostik. Kohlhammer,

Frankfurt/Main 1973.

Hofstatter, P.R. Einfuhrung in die Sozialpsychologie. M.

Kroner, Stuttgart 1973.

Hoyo, C. G. Arbeitspsychologie. Kohlhammer Frank-

furt/Main 1974

Huber, G. Psychiatrie. F.K. Schattauer Verlage, Stutt-

gart 1976.

Luther, M. Die Bible, die ganze Heilige Schrift des al-

ten und Neuen Testaments, seine Deutsche

Ubersetizung, Wurttenbergische Bi-

belanstalt Stuttgart.

# تابع - المراجع الأجنبية

Muhle, G. & Schell, C. Kreavitat und Schule. Piper, Munchen 1970

Loatse Taoteking. ed . F. Max Mueller, Oxfprd

Universty, London 1927.

Polli, E. Psychotherapie der Neurosen. Kindler,

Munchen 1976.

Ploetz Verlage Die arabische Welt, Ploetz, Freiburg 1978.

Robert, M. Die Revolution der Psychoanalyse. Fischer

Frankfurt/Main 1972.

Rogers, C. Die nicht - direktive Beratung. Kindler,

Munchen 1972

Rogers, C. Encounter Gruppen- Das Erlebnis der

menschlichen Begegnung. Kindler, Mun-

chen 1974.

Rogers, C. Die Klientenzentrierte Gesprachstherapie.

Kindler, Munchen 1975.

Rohracher, H. Charakterkunde, M&S Wien 1965.

Roth, E. Personlichkeits Psychologie. Kohlhommer

Frankfurt/ Main 1969.

Schulz von Thun, F. Miteinander reden. Psychologie der Zwi-

chenkommunikation, Rowohlt Verlage,

Hamburg 1981.

Schick, E. Seelsorge an der eignen Seele. Furche,

Hamburg 1963.

Shellteon, j.L. Ackermann, j.M. Verhaltens-Anweisungen

Hausaufgaben in Beratung und Psycho-

therapie. Pfeifer, Munchen 1978

### تابع - المراجع الأجنبية

Suleiman, A. Die Wirkungen von Simultanem Video-

Feedback in der Gesprachstherapie auf SC., Selbstkonzept, Korperbild, Kor-

perzufriedenheit und Therapieerfolg. Uni.

Hamburg 1979.

Sullivan The interpersonal Theory of psychiatry.

New york 1953.

Tausch, R. & Tausch, A. Gesprachspsychotherapie. Hogrefer, Got-

tingen 1977.

Tausch, R. & Tausch, A. Erziehungspsychologie. Hogrefe, Gottingen

1979.

Weil, S. Schwerkraft und Gnade. Munchen 1954.

Wollschlager, G. Kreavitat und Gesellschaft. Fischer, Frank-

furt/Main 1972.

Zimmer, H. R. Philsophies of India. Pantheon Books, New

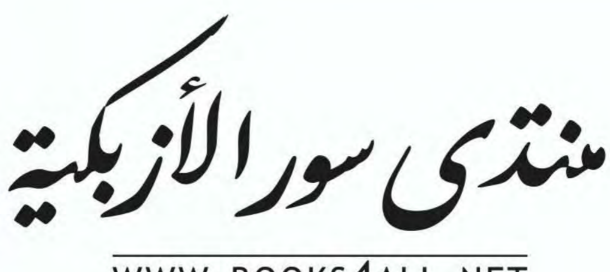
York 1951.



النساشسر

#### مكتبة الصفحات الذهبية

الرياض ــ العليا شارع التخصصي ت: ١٦٤٥٣٧٦ ــ ٢٦٢٥٣٦١ ص.ب ٨٢٣٦ الرياض ١١٤٨٢



WWW.BOOKS4ALL.NET